प्रकाशकः— श्रीकृष्ण पाण्डेय भारतीय पुस्तक एजेन्सी ११, नारायग्रप्रसाद वावू लेन कलकत्ता ।

> प्रथम वार २००० संबत् १६७६

> > सुद्रकं :—
> > महादेव प्रसाद सेठ
> > बालकृष्ण प्रेस
> > १३, शंकरघोप लेब,
> > कलकता।

BANAS HAR FADY HITTER

महोत्मा अरविन्द् घोपकी घान-गरिमा प्रगाह पाण्डिस्यपूर्ण भाव-प्रवणता एवं निस्वार्थ सची देश सेवासे हिन्दी संस्थाय
भली भांति परिचित है। प्रस्तुत पुस्तक उन्हीं महापुष्ट कित है। सन् १६०८ ई० में एक वर्ण, कलकत्ते के अलीप कित कारागृहमें निवास करने के समय उन्होंने जो कुछ अनुभव किया उसका सर्वसाधारणमें प्रचार करने के लिये मुच किया क्ष्मियोगिन" (अंग्रेजी) और धर्म, (बङ्गला) नामक स्वयाणिक समाचार पत्र निकाला। उसमें आपने खोये हुए जैदिकाल कि प्रमाचार पत्र निकाल। उसमें आपने खोये हुए जैदिकाल कि होनेवाली गीताकी नयी व्याख्या धारावाहिक रूपमें धर्म किया। विकालना प्रारम्भ किया। पर साधनाका उपयुक्त स्वान को कि कर निर्जन निवास करने का आदेश पा बङ्गाल छोड़कर करने चला जाना पड़ा। इसीसे यह पुस्तक असम्पूर्ण रह गयी।

सीभाग्यसे यह पुस्तक सुझै अवलोकनार्थ मिली। विविद्यात लेखकके एक एक अनुते दार्शनिक तत्व-विचार ऐसे किया हुए कि में ओत-प्रोत हो गया। प्रवल इच्छा हुई कि ऐकि किया भावोंसे माल भाषा हिन्दी अलंकृत हो सकती है अतः अहुता कके। आजसे एक वर्ष पूर्व मैंने अनुवाद कर डाला र किया कार्म छप भी गये थे, पर कई भंकिटोंसे मेरे सुहद कर कार्म

चन्द्र नाहटाके वीकानेर जानेके कारण पूर्ण न हो सकी। मेरे अभिन्न हदयी पं श्रीकृष्ण पाएड यके अनुग्रहसे आज पूर्ण होनेकी वारी आई है एक तो बंगभाषासे हिन्दीमें अनुवाद करनेका यह मेरा प्रथम प्रयास है, दूसरे विषय दार्शनिक होनेके कारण सम्भव है अनुवादमें कुछ त्रुटियां रह गई हों। आशा और प्रार्थना है कि साहित्यानुरागी महानुभाव भाव-प्रचुरतामें तल्लीन हो छोटी मोटी। अशुद्धियोंपर ध्यान न देंगे।

साहित्याश्रम पा॰ कछवा, मिर्जापुर १४-१२-१६२२ ई॰

<sub>विनीतः—</sub> देवनारायण द्विवेदी

#### प्रकाशकका बक्तव्य।

मेरी बहुत दिनोंसे प्रवल आकांक्षा थी कि महातमा अरिवन्द धोषकी पुस्तकें हिन्दीमें छापू'। कई कारणोंसे इस विचारको कार्य कपमें परिणत न कर सका। परमात्माकी द्यासे वह सब बाधायें दूर हुई और आज में अपने उदार पाठकोंके समक्ष "गीता की भूमिका" लेकर उपिलत हुआ हूँ। प्रस्तुत पुस्तक कैसी है, इस विषयमें मेरा कुछ कहना" सूर्यको दीपक दिखाना है। आशा है सहदय पाठक मेरे उत्साहको बढायेंगे। अन्तमें भी अपने मित्र और ऐजें सीके प्राण पं॰ देव नारायणजी हिवेदीको धन्यवाद देता हू जिन्होंने मेरी प्रार्थना स्वीकार कर इसका अनुवाद किया।

विनीत-

प्रकाश्क ।

# गीताकी भूमिका

## प्रस्तावना ।



ता संसारकी सर्वश्रेष्ठ धर्म पुस्तक है। गीतामें जिस ज्ञानकी शंक्षित व्याख्या हुई है, वह अन्तिम और गुह्यतम ज्ञान है, गीतामें जिस धर्मनीतिका वर्णन है, सब धर्मनीतियां उसी वर्णित नीतिके अन्तर्गत

एवं उसीपर अवलियतं हैं और गोतामें जिस कर्मा-मार्गका प्रदर्शन कराया गया है. वही उन्नतोन्मुख संसारका सनातन मार्ग है।

गीता अमित रत्नप्रसु अथाह समुद्र है। आजीवन .उस समुद्रकी गहराईका अनुसन्धान करते रहने पर भी थाह नहीं लगता और न तल ही मिलता है। सैकड़ों वर्पीकी खोजसे भी उस अनन्त रत्न-भाएडारका सहस्रांश प्राप्त करना भी दुष्कर है। अथच दो एक रत्न प्राप्त होनेसे ही द्रिद्रसे भी दरिद्र धनी, चिन्ताशील ज्ञानी, ईश्वरद्वेषी, प्रेमिक, महापराक्रमी शक्तिमान और कर्म्मवीर अपने जीवनके उद्देश्य साधनके लिये पूर्णक्रपसे सज्जित और सक्रद्ध होकर कर्मक्षेत्रमें अवतीर्ण हो जाते हैं।

गीता अक्षय मणियों की खान है। प्रत्येक युगमें यदि खानसे मणियां संप्रह की जांय, तो भी भावी सन्तान सदैव नये नये अमूल्य रत्न प्राप्त करके हुए और विस्मित ही होती रहेंगी।

ऐसी गम्भीर ओर गुप्तज्ञान पूर्ण पुस्तककी भाषा अत्यन्त प्राञ्जल और रचना सरल है, कि ऊपरी अर्थ सहजहीं में ज्ञात हो जाता है। डुवकी न मारकर गीता-समुद्रकी अनुच तरङ्गोंके ऊपर ढूंढ़ने पर भी शक्ति और ज्ञानकी चहुत कुछ वृद्धि होती है। गीताक्षपी खानके रत्नोहोपक गंभीर गुहामें प्रवेश न कर केवल बाहर ही फेरी लगाने पर ही तृणमें गिरा हुआ जो उज्ज्वल मणि मिल जाता है, वही इस जीवनमें धनी होनेके लिये यथेष्ठ हैं।

गीताकी हजारों व्याख्यायें होनेपर भी, ऐसा समय कभी भी नहीं आवेगा जब कि नवीन व्याख्याकी आवश्यकता न हो। संसारके श्रेष्ठ महापिएडत या बहुत बड़े हानी गीताकी ऐसी

#### प्रस्तांवना। .

च्याख्या नहीं कर सकते कि जिससे उनकी व्याख्या हृद्यङ्गम हो जाय और यह कहा जा सके कि व्याख्या हो गयी, अब इसके अतिरिक्त गीताकी और व्याख्या करना अनावश्यक है, समस्त अर्थ समक्ष छियां गया। सारी बुद्धि खर्च करके इस ज्ञानका कुछ अंश समका और समकाया जा सकता है। चिरकाछतक योग साधन करके या निष्काम कर्ममार्ग में उच्चातिउच्च स्थानपर आकृ होकर, यहाँतक ही कहा जा सकता है कि गोतामें वर्णित कई गम्भीर सत्य प्राप्त किया गया, उसकी दो एक शिक्षायें इस जीवनमें कार्यक्षमें परिणत की गयीं। छेखकने जो कुछ प्राप्त किया है, जो कुछ कर्मपथमें अभ्यस्त किया है, विचार और वितर्क हारा उसका जो अर्थ किया है, उसे दूसरेकी सहायताके छिये विवृत करनाही इन प्रवन्योंका उद्देश्य है।



# वक्ता।

--0--



ताका उद्देश्य और अर्थ समक्ष लेनेसे पहले वका, पात्र और उस समयको अवस्थाका विचार करना आवश्यक है। वक्ता तो थे अगवान श्रीकृष्ण, पात्र थे श्रीकृष्णके सखा वीर शिरोमणि अर्जुन

और अवस्था थी कुरुक्षेत्रके भीषण हत्याकाएडका आरम।

यहतसे लोग कहते हैं, महाभारत रूपक मात्र है। श्रीकृष्ण भगवान, अर्जुन जीव, धार्चराष्ट्र यानी दुर्योधन आदि शत्रु और पांडव सेना मुक्तिकी अनुकूल वृत्तियां हैं। इससे जिस प्रकार महाभारतको काव्य सहित्यमें तुच्छ स्थान दिया जाता है, उसी प्रकार गीनाकी गम्भीरता, कम्मींके जीवनमें उसकी उपयो-गिता और उच्च मानव जातिकी उन्नति करने वाली शिक्षा, हीन और नष्ट हो जाती है। कुरुक्षेत्रका युद्ध केवल गीताचित्रका फूम क्षनहीं, वरं गीतामें कथित शिक्षाका मूल कारण एवं गीतामें उल्लिखित धर्म सम्पादनका श्रेष्ट क्षेत्र हैं। कुरुक्षेत्र महासमर का काल्पनिक अर्थ यदि स्वीकार किया जाय तो गीताका धर्मा

फूम - चौख या चित्रके चारों श्रोरकी लकड़ी।

चीरोंका धर्मा है ओर वह संसारमें आचरणीय धर्मा न होकर संसारके अनुषयोगी शान्त सम्यास धर्मामें परिणत होता है।

श्रोकृष्ण वक्ता थे। शास्त्रोंमें लिखा गया है कि श्रीकृष्ण स्वयं भगवान हैं। गीतामें भी श्रीकृष्णने अपनेको भगवान कहकर कथन किया है। चौथे अध्यायमें अवतारवाद एवं दशवें अध्यायमें विभृतिवादका अवलम्बन करके भगवान सब प्राणियों- के शरीरमें प्रच्छन्नमावसे अवस्थित, बहुतसे प्राणियोंमें शक्ति विकाशसे अधिक परिमाणमें व्यक्त एवं श्रीकृष्ण शरीरमें पूर्ण रूपमें अवतीर्ण हैं, यही प्रकट होता है। बहुतोंका कहना है कि श्रीकृष्ण और अर्जुन कुरुक्षेत्रके रूपकमात्र हैं, उसी रूपकके यहाने गीताकी असली शिक्षाका उद्धार हुआ हैं, किन्तु उस शिक्षा का यह अंश पृथक नहीं किया जा सकता। अवतार वाद चिह है, तो श्रीकृष्णको पृथक कैसे किया जा सकता है ? अतएव स्वयं भगवान इस ज्ञान और शिक्षाके प्रचारक हैं, ऐसा सिद्ध होता है।

श्रीकृष्ण अवतार हैं, उन्होंने मानव शरीरमें, मनुष्यका शारी-रिक, मानसिक और आध्यातिमक धर्म ग्रहण करके तद्नुसार लीला की है। उसी लीलाका प्रकाश्य और उसकी गृहिशिक्षा यदि हम अपने अधीन करें, तो इस संसारव्यापी लीलाका अर्ध, उद्देश्य और प्रणालो जान सकेंगे। इस महती लीलाका प्रधान अंग पूर्ण हान-प्रवर्त्तित कर्म है। उस कर्ममें और लीलाके मूलमें कीनसा जान निहित था, वहीं गीतामें प्रकाशित हुआ।

महाभारतके श्रीकृष्ण कर्मवीर, महायोगी, महासंसारी, साम्राज्य स्थापक, राजनीतिज्ञ और योद्धा—क्षत्रिय शरीरमें ब्रह्म-ज्ञानी थे। उनके जीवनमें महाशक्तिका अतुळनीय विकाश और रहस्यमय क्रीड़ा दिखाई पड़ती है। गोता उसी रहस्यकी व्याख्या है।

श्रीकृष्ण संसारके प्रभु, विश्वव्यापी वासुदेव अथवा अपनी महिमा प्रच्छन्न करके पिता, पुत्र, भाई, पित, सखा, मित्र, रात्रु, इत्यादि सम्बन्ध मानव समाजके साथ स्थापन करके लीला किये हैं। उनके जीवनमें आर्यज्ञानका वड़ा रहस्य एवं भक्ति मार्गर्का उत्तम शिक्षा स्थापित है। उसके सब तत्व भी गीतोक्त शिक्षाके अन्तर्गत हैं।

श्रीकृष्ण द्वापर और किछ्युगके संधिस्थल यानी चीचमें, अवतीर्ण द्वुए थे। प्रत्येक कर्णमें उस सन्धिस्थलके समय भगवान पूर्णाङ्ग रूपमें अवतीर्ण होते हैं। किछ्युग चारो युगोंमें जैसा निरुप्ट युग है वैसा ही वह श्रेष्ट भी है। यह युग मनुष्यकी उन्नतिका प्रधान शत्रु, पाप-प्रवर्त्त किछिका राज्यकाल है। मानव समाजको अत्यन्त अवनित और अधोगित किछके शासन कालमें ही होती है। किन्तु वाधाओंके साथ युद्ध करते करते शक्तिकी वृद्धि होती है, पुरानेके ध्वंसमें नयेकी उत्पत्ति होती है, यही नियम किछ्युगमें भी देखा जाता है। संसारके कमविकाशमें अशुभके जिसं अंशका नाश होता जाता है, वंही किछ्युगमें अति विकाशमें नष्ट होता है तथा एक और नया वीज

वोया जाता और अंक़रित होता है जो कि सत्ययगर्मे वक्ष रूपमें परिणत होता है। जैसे ज्योतिष विद्यामें एक ही ब्रहकी दशामें सव प्रहोंको अन्तर्दशाका भोग होता है. वैसे हो कालकी दशामें सत्ययुग, त्रोता, द्वापर और कलियुग भी अपनी अपनी अन्त-र्दशाका वारवार भोग करते हैं। इस प्रकार चक्रगतिके प्रभावसे कलियुगमें घोर अवनति, फिर उन्नति, फिर घोरतर अवनति, फिर होकर उन्नति उद्देश्य साधित होता है। हापर और कलियुगके वीचमें भगवान अवतीर्ण होकर अशुभका अति विकाश और उसका नाश तथा शुभका वीजवपन और उसके अंकरके अनुकूछ अवस्था कर जाते हैं, तद्पर्चात् किल का प्रारम्भ होता है। श्रीकृष्ण इस गीतामें सत्ययुगके आगमन के उपयुक्त कुछ ज्ञान और कर्मकी प्रणाली छोड गये हैं। कलियुगके अन्तर्गत सत्ययुगकी अन्तर्दशा के आगमनकालमें, गोता धर्मका विश्वव्यापी प्रचार अवश्यस्भावी है। वही समय उपस्थित होनेके कारण, गीताका आदर, कुछ ज्ञानी और पंडितोंमें सीमावद्ध न रहकर, सर्वसाधारणमें एवं म्लेन्छदेशों में भी प्रसारित हो रहा है।

अतएव वक्ता श्रीरूप्णसे उनका गीतारूप वाक्य स्वतन्त नहीं किया जा सकता। श्रीरूप्ण गीतामें प्रच्छन हो कर रहते हैं, गीता श्रीरूप्णकी वाङ्मयी मूर्त्ति है।

## पात्र।

---0---

हुँ हैं। हैं महावीर इन्द्रका पुत्र अर्जुन। जिस तरह वक्ताकों हुँ हैं। हैं महावीर इन्द्रका पुत्र अर्जुन। जिस तरह वक्ताकों हिंडिकिकिकिकि अलग कर देनेसे गीता का उद्देश्य और उसके निग्हार्थका उद्धार करना कठिन है, उसी तरह पात्र (अर्जुन) को अलग कर देनेसे गीताके असलो अर्थकी सिद्धि नहीं होती।

यर्जुन श्रीकृष्णके प्रिय सखा थे। जो लोग श्रीकृष्णके समयमें एक ही कर्माक्षेत्र में अवतीर्ण थे, उन लोगोंका मनुष्य शरीरधारी पुरुषोत्तमके साथ अपने अपने अधिकार और पूर्वजनमके कर्म मेदानुसार भिन्न भिन्न सम्बन्ध स्थापित था। उद्धव कीकृष्णके भक्त, सात्यिक उनका सहचर और दास, राजा युधिष्ठिर उनकी सम्मतिके अनुसार चलनेवाले आत्मीय और वन्धु थे। किन्तु श्रीकृष्णके साथ अर्जुन की सी उचित चितृष्ठता किसीकी भी नहीं थी। समान अवस्थावाले दो पुरुषोमें जितना मधुर और निकट सम्बन्ध हो सकता है, श्रीकृष्ण और अर्जुनमें वह सब मधुर सम्बन्ध विद्यमान था। अर्जुन श्रीकृष्णके भाई, प्रियतम सखा और उनकी प्राणप्रतिम बहिन सुभद्राके स्वामी थे। गीताके चौथे अध्यायमें भगवानने, इस चनिष्ठताको ही, गीताका परम रहस्य श्रवण करनेके पात्र रुपमें वरण करनेका कारण कहा है।

स एवायं मया तेहद्य योगः प्रोक्तः पुरातनः। भक्तोहिस में सखा चेति रहस्यं ह्यतद्वत्तम्॥

अर्थात्—वह पुराना छिपा हुआ योग हमने आज अपना भक्त और सखा समक्ष, तुमसे प्रकट किया है। कारण, यह योग संसारका श्रेष्ठ और परम रहस्य है। अठारहवें अध्यायमें भी गोताके केन्द्रस्वरूप कर्मायोगका मूळ मन्त्र व्यक्त करनेके समय भगवानने इस वातको दुहराया है।

> सर्व गुद्धतमं भूयः श्रुण मे परमं वचः । ईण्टोहिस मे हृदमिति ततो वच्चामि ते हितम् ॥

"फिर हमारी परम और सवकी अपेक्षा गुह्यतम वातको सुनो। तुम हमें अत्यन्त प्रिय हो, इसी कारण तुमसे इस श्रेष्ठ मार्ग की वात हम प्रकट करेंगे।" इन दोनों क्लोकोंके अभिप्राय श्रुतिके अनुकुछ हें, जैसा कि कहोपनिपदमें छिखा हुआ है।

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन । यमेवैप वृश्युते तेन लभ्य-स्तस्पेव खात्मा वृश्युते तनु स्वां ॥

'यह परमातमा दार्शनिकोंकी व्याख्या द्वारा भी लभ्य नहीं, मेथाशिक द्वारा भी लभ्य नहीं, और पूर्ण शास्त्रज्ञान द्वारा भी रुभ्य नहीं। भगवान जिन्हें वरण करते हैं, उन्हींको लभ्य होते हैं और उन्हींके समीप यह परमातमा अपना शरीर प्रकट करते हैं।" वतप्य जो लोग भगवानके साथ सख्य इत्यादि मधुर

सम्बन्ध स्थापित करनेमें समर्थ हैं, वेही गीतामें वर्णित ज्ञानके पात्र हैं।

इसमें एक और अत्यन्त प्रयोजनीय वात छिपी है। भगवानने अर्जू नको एकही शरीरमें भक्त और सखा कहकर वरण किया है। भक्त अनेक तरहके होते हैं। साधारणतः किसी को भी भक्त कहनेसे गुरु-शिष्य सम्बन्धकी बात याद आती हैं। उस भक्तिके मूलमें प्रेम है तो सही, किन्तु साधारणतः वाध्यता, सम्मान और अन्धभक्ति उसके विशेष लक्षण हैं। किन्तु सखा, सखाको सम्मानित नहीं करते ; सखाके साथ क्रीड़ा-कोतुक आमोद और स्नेह युक्त सम्भाषण करते हैं; क्रीड़ाके लिए उनका उपहास और ताच्छिल्य भी करते हैं, गाली देते हैं और उनपर दौरात्म करते हैं। सखा सब दिन सखाके वाध्य नहीं होते : उनकी ज्ञान गरिमा छलरहित हितैपितामें मुग्ध हो कर यद्यपि उनके उपदेशानुसार चलते हैं तो भी अन्यभावसे नहीं; उनके साथ तर्क करते हैं; अपने सन्देह प्रकट करते हैं, वीच वीचमें उनके मतका प्रतिवाद भी करते हैं। भयका दूर होना सखा सभवन्त्रको प्रथम शिक्षा है। सम्मानके वाहरी आडम्बरका विसर्जन उसकी दूसरी शिक्षा है; प्रेम उसकी पहली बात और शेपकी बात है। जो लोग इस संसारको माधुर्यमय, रहस्यमय, प्रेममय और आनन्दमय कीड़ा समभ, भगवानको क्रीडाके सहचर रूपमें वरण करके सख्य सूत्रमें आवद्ध कर सकते हैं, वे ही गीतोक्त ज्ञानके पात्र यानी अधिकारी हैं। जो लोग भगवानकी महिमा, प्रभुत्व, ज्ञानगरिमा और भीपणताको हृद्यङ्गम करते हैं, और ऐसे ही ज्ञान रहित न हो कर उनके साथ निर्भय और प्रसन्न मुख हो कीड़ा करते हैं वे ही गीतोक्त ज्ञानके अधिकारी हैं।

सख्य सम्बन्धमें कीड़ाके वहाने, सब सम्बन्ध अन्तर्भृत हो सकता है। गुरुशिप्य सम्बन्ध, संख्यमें प्रतिष्टित होनेसे अत्यन्त मधुर हो जाता है, इसीसे अर्जु नने गीताके प्रारम्भमें श्रीहज्लके साथ ऐसाही सम्बन्ध स्थापित किया। अर्जुनने कहा भी है-"तुम्हीं मेरे परम हितैपी वन्ध्र हो, तुम्हारे सिवा किसकी शरणमें में जाऊ ; में मन्द्युद्धि कर्त्तव्य-भयसे भीत हूं, कर्त्तव्य के सम्बन्धमें सन्दिग्ध और तीव्र शोकके कारण ज्ञान रहित हूं। तुम मेरी रक्षा करो, उपदेश दो, में अपने हौकिक और पारलीकिक मङ्गलका सारा भार तुम्हीं पर छोड़ता हूं।" भावसे अर्जुन मानवजातिको एकमात्र सखा और सहायकके निकट ज्ञान प्राप्त करनेके लिये आया था। फिर मात सम्बन्ध एवं वात्सल्य भाव भी तो सल्यमें सन्निविष्ट होता है। अवस्थामें वडे और ज्ञानमें श्रेष्ठ लोग, अपनेसे छोटे और अल्पज्ञ सखाकी रक्षा करते, यल करते और सर्वदा उन्हें अपने समीप रख विपत्ति और अशुभसे वचाते हैं। जो लोग श्रीकृष्णुसे मैत्री करते हैं, श्रीरूप्ण उनके साथ आत्मीय भाव रखते हैं। मैत्रीमें जिस तरह मातृत्रेमकी गम्भीरता है, उसी तरह दाम्पत्य यानी पति-पत्नी प्रेमकी तीव्रता और उत्कट आनन्दका भी समावेश हो

सकता है। सखा अपने सखाके साक्षिध्य यानी निकरताको हमेशा प्रार्थना करते और उनके वियोगमें दुःखी होते हैं; उनके शरीर-स्पर्शसे गद्गद होते और उनके लिये प्राणतक देनेमें आनन्द मानते हैं। दास्य (सेवक और स्वामी) सम्वन्ध भी मैत्रीकी कीड़ाके अन्तर्गत होनेसे मधुर हो जाता है। कहा जा चुका कि जो जितना ही मधुर सम्वन्ध्र पुरुषोत्तमके साथ स्थापित करते हैं, उनका मैत्री-भाव उतना ही प्रस्कृटित होता एवं उतना ही वे गीतोक्त ज्ञानके अधिकारी होते हैं।

कृष्णुके सखा अर्जु न, महामारतके प्रधान कमों हैं और गोता में कर्मयोग शिक्षा हो प्रधान शिक्षा है। ज्ञान, भक्ति और कार्य ये तीनों मार्ग परस्पर विरोधो नहीं हैं, कर्म्म मार्गमें ज्ञानसे उत्पन्न कर्ममें प्राप्त भक्तिको शिक्तिका प्रयोग करके परमात्माके उद्देश्य सिद्धिके लिये उन्हींके आज्ञानुसार कर्म करना गीताकी शिक्षा है। जो लोग संसारके दुःखोंस भयभीत, वैराग्य-पीड़ित, ईश्वरकी लीलासे विरक्त हो रहे हैं और कर्म छोड़कर उससे छिपनेवाले हैं, उनका मार्ग स्वतन्त्र है। वीरोंमें श्रेष्ट महाधनुर्धर अर्जु नकी ऐसी इच्छा या भाव नहीं था! श्रीकृष्णुने किसी शान्त सन्यासी अथवा दार्शनिक ज्ञानीसे यह उत्तम रहस्य नहीं प्रकट किया था, न किसी अहिंसा-परायण प्राह्मणको इस शिक्षाका अधिकारी समक्त उसे वरण किया था, उन्होंने तो महापराक्रमी तेजस्वी और क्षत्रिय योद्धाको यह अतुलनीय ज्ञान प्रदान किया था। जो लोग जोवन-संग्राममें जय और पराजयसे विचलित

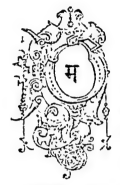
नहीं होते हैं। वे ही इस शिक्षाकी गृहतम तहमें प्रवेश करनेमें समर्थ होते हैं। "नायसात्मा वलहीनेन लभ्यः" अर्थात् यह आत्मा वलहीन पुरुपोंको भी प्राप्त नहीं हो सकता। जो लोग मुमुक्षुत्वकी अपेक्षा ईश्वरके प्राप्तिकी आकांक्षाको अधिक पोषण करते हैं वेही भगवानके समीपका आस्वाद पा अपनेको नित्य-मुक्त-स्वभाववान वनानेमें मुमुक्षुत्व अज्ञानका अन्तिम आश्रय समक्तकर उसे त्याग करदेनेमें समर्थ होते हैं। जो लोग तामसिक और राजसिक अहंकार त्याग करके सात्विक अहंकारमें भी आवद्ध होना नहीं चाहते, वे ही गुणातीत अर्थात् जीवनमरणसे मुक्त होनेमें समर्थ होते हैं। अर्जुनने क्षत्रिय-धर्म पालन करनेमें राजसिक वृत्तिको चरितार्थ किया है, अथच सात्विकका आदर्श ग्रहण करनेमें रजःशक्तिको सत्व-मुखी किया है। उसी तरहके पात्र गीतोक्त शिक्षाके लिथे उत्तम आधार हैं।

अर्जुन उस समयके महापुरूपोंमें श्रेण्ट थे: सो वात नहीं है। आध्यात्मिक ज्ञानमें व्यासदेव उस युगके सव तरहके सांसारिक ज्ञानमें पितामह भीष्म, ज्ञानकी तृष्णामें राजा शृतराष्ट्र और विदुर, साधुता और सात्विक गुणमें धर्मपुत्र युश्चिष्टिर, भक्तिमें उद्धव और अकूर तथा स्वाभाविक शोर्य और पराक्रममें ज्येष्ट भ्राता महारथी कर्ण श्रेष्ट थे। परन्तु अर्ज्जुनको ही भगवानने यह ज्ञान प्रदान किया था, उन्होंके हाथमें उन्होंने अचला जय श्री एवं गांडीव धनुप आदि अनेक दिव्य अहा समर्पण करके उनके द्वारा भारतके हजारों जगद्विख्यात वीरोंका संहार

कर युधिष्ठिरका निष्कंकटक साम्राज्य अर्जूनके पराक्रमसे प्राप्त दानरूपमें स्थापित किया। इतना ही नहीं, वरं भगवानने अर्ज्जुनकोही गीतोक्त परम ज्ञानका एकमात्र पात्र समक्त निर्णीत भी किया। अर्जुन ही महाभारतके नायक और प्रधान थे, इसीसे काव्यका प्रत्येक अंश उन्हींके यश और कीर्तिका पोपण करता है। यह पुरुषोत्तम अथवा महाभारतके रचयिता व्यास-देवका अनुचित पक्षपात नहीं है। यह संपूर्ण उत्कर्ष, श्रद्धा और आत्मसमर्पणका फल है। जो लोग पुरुपोत्तम पर पूर्ण श्रद्धापूर्वक विना किसी प्रकारकी इच्छाके अपने कियेहुए शुभ और अशुभ मङ्गल और अमङ्गल पाप और पुर्व समस्त भारका समर्पण करते तथा अपने प्रशंसित गुणको संब्रह अलिङ्गन न कर उसे ईश्वर-द्त्त समक्त उन्हींके कार्यमें समिमिलित करते हैं, वे ही श्रद्धावान निरहंकारी कर्मयोगी, पुरुषोत्तांम भगवानके प्रियमत सखा और शक्तिके उत्तम आधार हैं और उन्हींके द्वारा संसारका विराट् कार्य्य निर्दोष रीतिसे सम्पन्न होता है। इसलाम-धर्मके प्रणेता मुहम्मद साहव इसी तरहके श्रेष्ठ योगी थे। अर्ज़न भी उसी तरह आतम समर्पण करनेमें सदा सचेष्ठ थे। अर्जु नकी वही चेष्टा भगवान श्रीकृष्णकी प्रसन्नताका कारण है। जो लोग पूर्ण आत्म समर्पण करनेकी दूढ़ चेष्टा करते हैं। वे ही गोतामें वर्णित शिक्षाके उत्तम अधिकारी हैं। श्रीरुप्ण उनके गुरू और सखा होकर उनके इस लोक और परलोकका सारा भार अपने ऊपर ले. लेते हैं।

#### अवस्था।

--(:o:)---



चुप्यके प्रत्येक कार्य्य और उक्तिके उद्देश्य और कारणको भलीभांति समभ्रेन लिये यह जानना आवश्यक है कि किस आवशामें वह कार्य्य या वह उक्ति काममें लाई गई अथवा व्यक्त हुई। कुरुक्षेत्रके महायुद्धके प्रारम्भ कालमें जिस समय शख्यप्रयोग आरंभ हुआ

—प्रवृत्ते शस्त्र सम्पाते—उसी समय भगवानने गीताको प्रकट किया। बहुतसे लोग इस वातसे विस्मित और विरक्त होकर कहते हैं कि, निश्चय ही यह कविकी असावधानता अधवा उसकी बुद्धिका दोप हैं। बास्तवमें उस समय, उस जगह ऐसे भावापन्न पात्रको देश काल और पात्र समक्तर हो श्रीकृष्णने नीताका उपदेश सुनाया था।

समय था संग्रामका प्रारम्भकाल । जो लोग प्रवल स्रोतमें अपने वीरत्व और शक्तिका विकाश और परीक्षा नहीं करते, वे कभी भी गीतोक्त ज्ञानके अधिकारी नहीं हो सकते । परन्तु जिन्होंने कोई कठिन महाव्रत आरम्भ किया .हो, कि जिस महाव्रतमें अनेक विघ्न वाधाएँ, अनेक शत्रुओंकी वृद्धि, अनेक

तरहके पराजयकी आशङ्का खामाविकही होती हो, उसी महाव्रत के पालन करनेमें जिस समय दिन्यदृष्टि प्राप्त होती है, उस समय व्रतके अन्तिम उद्यापनके लिये, भगवानकी कार्यसिद्धिके लिये यह ज्ञान प्रकट होता हैं। गीताकी शिक्षा, कर्ममार्गमें ईश्वरप्राप्तिको खापनाका निश्चय करतो हैं। अद्या और मिक्तपूर्ण कर्मसे ही ज्ञान उत्पन्न होता है। अतएव गीतोक्त मार्ग का पिथक गीतोक्त मार्गको त्यागकरके, उससे दूर शांतिमय आश्रममें, पहाड़की गुहा या निर्जन खानमें भगवानका दर्शनलाम नहीं करते, वे तो नीच मार्ग मेंही कर्मके कोलाहलमें हठात उस स्वर्णय दीप्त जगत्के आलोकिक करते हैं तथा मधुर और तेजोमयी वाणोको सुनते हैं।

भीषण संग्रामक्षेत्र है, कौरवों और पाएडवोंकी वृहद सेना का मध्य खल है, शल्ल-प्रहार हो रहा है जो लोग इस मार्ग के बटोही हैं या इस प्रकारके कर्ममें आरुढ़ हैं, वे प्राय:ही किसी मो गुरुतर फलके उत्पन्न करनेवाले समयमें जिस समयमें कि कर्मोंके कार्यानुसार बिना देखेको गति इधर या उधर विचिलत नहीं होती, उसी समय अनायास योगसिद्धि और परम गतिको प्राप्त होते हैं। उनका ज्ञान कर्ममार्गसे रोकनेवाला नहीं, वर कर्ममें प्रवृत्त करनेवाला है। यह भी सत्य है कि ध्यानमें, निर्जनमें और खस्थ आत्मामें ज्ञानकी उत्पत्ति होती है, ईसीलिये पिएडतलोग निर्जन स्थान अधिक एसन्द करते हैं। किन्तु गीतामें वर्णित योगके अनुयायी मत, प्राण और देहको

इस ढड्गसे विभक्त कर सकते हैं कि वे जनतामें निर्ज्जनता, कोला-हलमें शान्ति और घोर कर्म-प्रवृत्तिमें परम निवृत्तिका अनुभव करते हैं। वे अन्तरङ्गको वहिरङ्गद्वारा नियन्त्रित नहीं करते. वरं वहिरङ्गको अन्तरङ्गद्वारा नियन्त्रित करते हैं। साधारण योगी संसारसे भयभीत हो फर्म-क्षेत्रसे भागकर योगाश्रमकी शरण है ये। गर्मे प्रवृत्त होते हैं : पर कर्मयोगी संसारकों ही योगाश्रम मानते हैं। साधारणयोगी वाहरी शान्ति और नीरवता-की इच्छा रखते हैं, शान्ति भंगसे उनका तपभंग होता है; किन्तु कर्मयोगी-हदयमें विशाल शांति और नीरवताका भाग करते हैं। वाहरी कोलाहलमें वह अवस्था और भी गम्भीर होती है और वाहरी तपोभंगसे वह स्थिर आंतरिक तप खिएडत नहीं होता, अविचलित रहता है। लोग कहते हैं कि युद्धमें तत्पर सेनाके वीचमें श्रीकृष्ण और अर्जुनका सम्याद होना किस तरह संभव है। उत्तर—योगप्रभावसे संभव है। योगवलसे युद्धके भयङ्कर हाहाकारके योच श्रीकृष्ण और अर्जुनमें भीतर और वाहर दोनोंमें शांति विराज रही है, युद्धकी घोर अशांति और कोलाहल उन दोनोंसे स्पर्शतक नहीं कर पाती। इसमें कमीं-पयोगी और एक आध्यात्मिक शिक्षा सापित है। जो लोग गीतामें वर्णित योगका अनुशीलन करते हैं, वे श्रेष्ठ कर्मी एवं कर्ममें अनासक्त होते हैं। कर्ममें ही आत्माका आंतरिक आह्वान और सुननेसे ही वे कर्ममें विरक्त हो योगमें निमन्न और तपस्या-में लीन होते हैं। वे जानते हैं कि कर्म और फल दोनों ईश्वर-

के हैं, मनुष्य यन्त्रमात्र हैं; अतएव कर्मफलके लिये उत्किएटत होना चाहिये। वे यह भी जानते हैं कि कर्मयोगको सुविधाके लिये, कर्मकी उन्नतिके लिये तथा ज्ञानवृद्धि और शिकवृद्धिके लिये चह आह्वान होता है। इसीसे कममें लीन होनेसे वे भय नहीं करते; वे जानते हैं कि तयस्यामें कभी भो समय नष्ट नहीं हो सकता।

पात्रका भाव कर्मयोगीके अन्तिम संदेहको वढाता है। विश्व-समस्या, सुख दु:खकी समस्या तथा पाप पुण्यकी समस्यासे घवर। कर अधिकांश लोग कर्मक्षेत्रसे भागना ही श्रेयस्कर समभा निवृत्ति, वैराग्य और कार्मत्यांगकी प्रशंसाकी घोषणा करते हैं। वुद्धदेवने संसारको अनित्य और दुःखमय कहकर निर्वाण प्राप्तिका मार्ग दिखाया था । ईसा तथा टालस्टाय आदि मानवजातिके सन्तित-स्थापक विवाहपद्धित और संसारके पुराने नियम युद्धके घोर विरोधी थे। सन्यासी कहते हैं कि कर्मा अज्ञानसे उत्पन्न होता है, अतः अज्ञान और कर्मको त्याग करके, शान्त और निष्क्रिय होना चाहिये। अद्वेतवादी कहते हैं कि संसार मिथ्या है ब्रह्ममें विलीन होना चांहिये। तो किर जगत् क्यों ! यह संसार कैसा ? ईश्वर यदि है तो क्यों अर्वाचीन चालकका निष्फल श्रम और नीरस उपवास किया गया है ? अच्छा यदि आतमा ही है तो किर जगत्पर अध्यारोपकी क्या आयश्यकता? नास्तिकोंका कथन है कि, भगवान कुछ नहीं है और न आत्मा ही कुछ है, है केवलमात्र अंध्र शक्तिकी अंध्रक्तिया। अच्छा तो उसीका

#### अवस्था।

वर्णन फिर किस तरह है ? शक्ति किसकी है ? वह कहांसे उत्पन्न हुई, क्यों वह अंध और उन्मत्त है ? इन सव प्रश्नोंकी सन्तोपजनक मीमांसा कोई भी नहीं कर सकता, न किस्तान, न वौद्ध न अद्वेतवादी न नास्तिक और न वैज्ञानिक ही: सभी इस विपयमें निरुत्तर एवं इसे टालमटोल करनेके लिये आना-फानी करनेकी चेष्टा करते हैं । हां, एक उपनिपद और उसके अनुकृत गीता वे दोनों ही इस प्रकारकी आनाकानी करनेकी इच्छा नहीं रखते । यही कारण है कि कुरुक्षेत्रके युद्धमें गीता सुनाया गयी । घोर सांसारिक कर्मा, गुरुहत्या, भ्रातृहत्या एवं आत्मीयहत्या उसका उद्देश्य है, वह अगणित वीर-संहारक युद्धके प्रारम्भका कारण है । जिस समय अर्जु नने हतबुद्धि सोहबश होकर गांडीव धनुपको हाथसे फेंक दिया, और कातर स्वरसे कहा कि:—

तत किं कार्माणि घोरे मां नियोजयसि केशव ॥

अर्थात् "है केशव! क्यों मुक्ते इस कठिन कर्ममें प्रवृत्त करा रहे हो ?" उसी समय उत्तरमें उस युद्धके भयंकर नाद्के वीच वज्रगम्भीर स्वरमें भगवान श्रीकृष्णुके मुखसे गीता नामक महा गीत निकला।

हुरु कम्मेंव तस्मात् त्वं पूर्व पूर्वतरं कृतं ।

हुः हुः हुः हुः
योगस्थः कुरु कम्मांणि संगंत्यक्तवा धनंजय ।
हुः हुः हुः
[१६]

बुद्धियुक्तो जहातीह उमे सकृत दुण्कृते। तस्माद्योगाय युज्यस्य योगः कर्म्मसं कौशलम्॥

용 용 용

शसको ह्याचरन् कर्म परमाप्रोति पृरुपः।

R 용 원

मिय सर्वाणि कम्मोणि संन्यस्थाध्यात्म चेतसा । निराणिनिम्मेमो भूत्वा युद्धस्य विगत ज्वरः॥

B B B

गत संगस्य सुक्तस्य ज्ञानावस्थित चेतसः। यज्ञायाचरतः कर्स्म समग्रं प्रविलीयते॥

왕 왕 %

श्रज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुद्यन्ति जन्तवः।

\* \* \*

भोक्तारं यज्ञा तपसां सर्व्वलोक सहेरवरं । सहदं सर्व्व भूतानां ज्ञात्वा मां शान्तिमुच्छति ॥

\* \* \*

सया हतांस्त्वं जिह सा व्यथिष्टो, गुध्यस्य जेतासि रेणे सपतान् ।

용 용 용

यस्य नाहं कृतो भावो जुद्धिर्यस्य न लिप्यते। हत्वापि स इमां होकान् न हन्ति न निवध्यते॥

\* \* \*

"इसिलिये तुम्हें वही कर्म करना चाहिये जो तुम्हारे पूर्व्व पुरुष तुमसे पहले करते आये हैं।

[ 20 ]

.....योगस्थ अवस्थामें आसक्ति परित्याग पूर्वक कर्म करो। ... जिनकी वृद्धि योगमें स्थित है, वे पाप और पुर्य दोनोंको इस कार्मक्षेत्रमें अतिकम करते हैं. इसलिये योगके लिये साधना करो, क्योंकि योग ही श्रेष्ट कर्मक्षेत्रका साधन है। ·····अनासक्त भावसे कर्म करनेवाले पुरुष निश्चय ही परम मङ्गलमय भगवानको प्राप्त करते हैं। ...... ज्ञान पूर्ण हद्य-में तुम अपने सम्पूर्ण कम्मींको हमें समर्पण करो, कामना और अहंकारको त्याग दुःख रहित होकर युद्ध करनेमें लग जाओ। ····· जो लोग मुक्त और आसक्ति-रहित है, जिनका चिक्त हमेशा ज्ञानमें निवास करता है। तथा जो यज्ञके लिये कर्म करते हैं, उनका सब कर्म उन्हें सांसारिक वन्धनमें फँसानेका कारण नहीं होता और वे शीव हो सम्पूर्ण ह्यासे हमारेमें विलीन होजाते हैं। .....सव प्राणीका अन्तरङ्ग ज्ञान, अज्ञानसे विरा हुआ रहता है। यही कारण है कि वह सुख दुःख, पाप पुराय आंदि इन्द्र कप्टोंके मोहमें फँसा रहता है। .....हमें तीनों छोकका खामी यज और तपस्या प्रभृति सव तरहके कम्मीं का मोका एवं प्राणिमात्रका लखा और वन्ध्रु समभानेसे परम शान्ति प्राप्त होती है। .... हम तुम्हारे शत्रुओं को पहले ही वध कर चुके हैं, तुम केवल निमित्त होकर उनका संहार करो, दुखी मत होओ. युद्ध करो, विपिश्चयोंको रणमें तुम्हीं जीतोगे। ........जनका अन्तः करण अहंकारके ज्ञानसे रहित है, जिनकी वृद्धि निर्लिप्त है, वे यदि सम्पूर्ण जगत्को संहार कर डालें, तो भी उन्हें

हत्या नहीं लग सकती, और न उन्हें कोई पापका वन्ध्रन ही होता है।

प्रश्न करने और श्रोखा देनेका कोई छक्षण नहीं। प्रश्नकों परिष्कार भावमें उत्थापन करना होता हैं। भगवान क्या है। जगत् क्या है, संसार क्या है, धर्ममार्ग क्या है, गीतामें इन्हीं प्रश्नोंके उत्तर संक्षेपमें दिये गये हैं। उसमें सन्यास शिक्षा नहीं, कर्म शिक्षा हो गीताका उद्देश्य है। इसीसे गीता सबके छियेसमान उपयोगी है।



#### प्रथम अध्याय।

-ea-

#### धृतराष्ट्र उवाच।

धर्मके त्रे कुरुके त्रे समवेता युयुत्सवः। सामकाः पांडवाश्चेव किमकुर्व्वत संजय॥१॥

धृतराष्ट्रने कहा—

हे संजय, धर्मक्षेत्र कुरुक्षेत्रमें युद्धके लिये एकत्र हुए हमारे और पांडवोंके पक्षियोंने क्या किया।

संजय उवाच।

हप्द्वा तु पांडवानीकं व्यूढ़ं दुर्योधनस्तदा। स्राचा र्यासुप संगम्य राजा वचनसब्बीत्॥२॥

संजयने कहा-

वहां राजा दुर्योधन पांडवोंकी सेनाकी न्यूहरचना देखकर आचार्य्य (द्रोणाचार्य्य) के समीप गये और उनसे कहने छने।

पण्येतां पांडु पुत्राणामाचार्य्य महतीं चम्म् । व्यृद्धं द्रुपद पुत्रेणा तव शिष्येण धीमता ॥३॥

'हे आचार्य ! पांडुपुत्रोंकी इस वड़ी सेनाको देखिये, जिसकी व्यहरचना आपके वुद्धिमान शिष्य द्रुपद्पुत्र भृष्टद्युम्नने की है।

[ २३ ]

श्रवश्रा संह्ण्वासा भीमार्जनसमायुधि। श्रुयुवानो विरादश्च द्रुपदश्च सहारथः॥॥। . श्रष्टकेतुश्चेकितानः काशिराजश्च वीर्यवान्। पुरुजित्कुंति भोजश्च शेव्यश्च नरपुंगवः॥ ४॥ सुधामन्युश्च विकांत उत्तमोजाश्च वीर्यवान्। सोभद्दो द्रोपदेयाश्च सर्व एव महारथाः॥६॥

इस महती सेनामें भीम और अर्जुनके समान महा धनुर्घर बीर पुरुप हैं,—युगुधान (सात्यिक) विराट और महारथी द्रुपद, धृष्टकेतु, चेकितान और महाप्रतापी काशिराज, पुरुजित, कुन्तिभोज और मनुष्योंमें श्रेष्ट शैच्य,

इसी प्रकार पराकमी युधामन्यु और प्रतापवान उत्तमीजा, एवं सुभद्रा-पुत्र अभिमन्यु और द्रीपदीके (पांच) पुत्र—ये सभी महा योद्या हैं।

> श्राष्माकं तु विशिष्टा ये तान्निकोध हिजोत्तम । नायका मम सेन्यस्य संज्ञार्थ तान्त्रवीमि ते ॥०॥

हे द्विजोत्तम् ! अव हमारी सेनामें जो असाधारण शक्ति-सम्पन्न मुख्य मुख्य नायक हैं उनके नाम भी आपको में सुनाता हं, भ्र्यानसे सुनिये।

> भवान् भीष्मश्च कर्णश्च क्रपश्च समितिंजय । प्रश्चत्थामा विकर्णाश्च सौमदित्तिस्तथैवच ॥ = ॥ श्चन्येच वहवः शूरा मद्धें त्यक्त जीविताः । नाना शस्त्र प्रहरणाः सर्वेयुद्ध विशारदाः ॥।।

#### प्रथम अध्याय।

आप और भीष्म, कर्ण और रणजीत रूप, अश्वत्थामा और विकर्ण तथा सोमदत्तके पुत्र भृरिश्रवा,

एवं इनके सिवा बहुतेरे अन्यान्य वीर मेरे लिये प्राण निछा-वर करनेको तैयार हैं, और सभी नाना प्रकारके शस्त्र चलानेमें निपुण तथा युद्धमें कुशल हैं।

> श्रपर्याप्तं तदस्माकं वर्तं भीष्माभिरक्तितः। पर्याप्तं त्विद्मेतेषां वर्तं भीमाभिरक्तितम्॥१०॥

इस प्रकार हमारी सेना जिसकी रक्षा स्वयं भीष्म कर रहे हैं अपर्यात अर्थात् अपिरिमित है, किन्तु उन (पाँडवों) की वह सेना जिसकी रक्षा भीम कर रहे हैं पर्याप्त यानो परिमित या मर्या-दित है।

> ग्रयनेपुच संबंधु यथा भागमवस्थिताः। भीष्ममेवाभिरज्ञन्तु भवन्तः सर्व एवहि ॥ १ ॥

अतएव अपनी अपनी नियुक्तिके अनुसार सेनाके भिन्न भिन्न प्रवेशहारोंमें रहकर सवलोग भीष्मकी ही रक्षा करो।"

तस्य संजनयन् हपं कुरुबृद्धः पितामहः। सिंहनादं विनद्योचेः शंबं दृथ्मी प्रतापवान् ॥ १२ ॥ दुर्योधनको हपित करते हुए प्रतापशाली वृद्धकीरव पिता-

ढ्वंगजादे लेखमें 'सोमइत्तिस्तंथवव' की जगह 'सोमद्विजंयद्यः' ऐसा पाठ है किंतु नागरी लिपिमें प्रकागित श्रीमद्रगवद्गीतामें 'नोम-दृत्तिस्ततधेवच' पाठ भिलता है ग्रतः हमने श्रनुवादमें वही दिया है। —ग्रनुवादक।

मह भीष्मने सिंहकी सी घोर गर्जना कर (युद्धारम्भके छिये) अपना शंख वजाया।

> ततः शंखाश्च भेर्यश्च पण्वानकगोमुखाः । सहसेवाभ्यन्यन्त स शब्दस्तुयुलोऽभवत् ॥ १३ ॥

फिर अनेक शंख, भेरी, (नोयतें) पणक, आनक और गोमुख (ये युद्धके वाजें) अकस्मात् वजने लगे और इन वाजोंका नाद् युद्धस्थलमें चारों ओर गूंज उठा।

> ततः रवेते हेथे युक्ते महित स्यंदने स्थितो । माधवः पांडवधेव दिव्यो गंखो प्रद्ध्मतुः ॥ १४॥

इसके वाद सफेद घोड़े जुते हुए विशाल रथमें वैठे हुए माधव (श्रीकृष्ण) और पांडव (अर्जुन) ने (प्रत्युत्तरके रूपमें कि इधरकी सेना भी तैयार है) दिव्य शंख वजाये।

> पांचजन्यं हपीकेशो देवदक्तं धनंजयः । पोंडूदध्मौ महाशेखं भीमकर्मा वृकोदरः ॥१४॥

हषीकेश अर्थात् श्रीकृष्णने पांचजन्य (नामक शंख) अर्जुनने देव-दत्त, भयंकर कार्य करनेवाले वृकोदर यानी लम्बे पेटवाले भीमसेनने पौण्डु नामक वड़ा शंख वजाया।

> ग्रनन्तविजयं राजा कुन्ती पुत्रो युधिष्टिरः। नकुलः सहदेवश्च सुघोषमणि पुष्पकौ ॥ १६॥

कुन्ती पुत्र राजा युधिष्ठिरने अनन्त विजय, नकुछ, और सहदेवने सुघोष एवं मणि पुष्पक शंख बजाये।

#### प्रथम अध्याय।

कारयरच परमेण्वासः शिखंडी च महारथः । धष्ट्यम्नो विराटरच सात्यकिरचा पराजितः ॥ १७ ॥ द्रुपदो द्रोपदेयारच सर्वशः ष्टथिबीपते । सोभद्रश्व महावाहुः शंखान्द्रध्मुः पृथक् पृथक ॥ १८ ॥

महा धनुर्घर काशिराज, महारथी, शिखंडी, धृष्टद्युम, विराट अजेय वीर सात्यिक,

द्रुपद् और द्रोपद्कि पुत्र तथा महावाहो स्तीमद्र (अभिमन्यु) इन सबने, हे राजा ! (धृतराष्ट्र) चारों ओर अपने अपने शंख यलग अलग वजाये।

> स घोपो धार्त्तराष्ट्राणां हृदयानि विदारयत्। नभरच पृथिवीञ्चेव तुसुलो व्यनुनाद्यन् ॥ १६॥

आकाश और पृथ्वीको हिला देनेवाली उस मिश्रित आवाजने कौरवोंका हृद्य विदीर्ण कर द्या।

> श्रय व्यवस्थितान् दृण्ड्वा धात्ताराष्टान् किष्ध्वजः । प्रवृत्ते शस्त्व सम्पाते धनुरुद्यम्य पांडवः ॥ २०॥ हृपी हेशं तदा वाक्यनिद्माह महीपते ।

अनन्तर कोरवोंको व्यवस्थासे खड़े देख परस्पर एक दूसरे पर शस्त्र-प्रहार होनेका समय आनेपर अर्जुनने धनुपको ऊँचा करके श्रीकृष्णसे कहा—

> अर्जुन उवाच । सेनगोरुभयोर्मध्ये रथें स्थापय मेऽच्युत ॥ २१ ॥ यावदेतानिनरीज्ञेऽहं योद्ध कामाज्ञवस्थितान् ।

> > [ २७ ]

क्सया सह योद्धन्यमस्मित् रण समुखमे ॥ २२ ॥ योत्स्यमानानये हो हं य एतेत्र समागताः । धार्त्तराष्ट्रस्य दुर्शृहेशुँ हे प्रिय चिकीर्षवः ॥ २३ ॥

# अर्जुनने कहा—

'हे अच्युत ! दोनों सेनाऑके वीचमें मेरे रथको छे चळकर स्थापित करो।

इतनेमें युद्धकी इच्छाले तैयार हुए इन छोगोंको में देखता हूं। में यह जानना चाहता हूं कि, इस रणभूमिमें किसके साथ मुक्ते युद्ध करना होगा।

दुर्बुद्धि दुर्योधनका कल्याण करनेकी इच्छासे युद्धमें यहां जो छड़नेवाले एकत्र हुए हैं उन्हें मैं देखना चाहता हूं।"

#### संजय उवाच।

एवमुक्तो हपीकेशो गुडाकेशेन भारत। लेनयोरुभयोर्भध्ये स्थापयित्वा रथोत्तमम् ॥२४॥ भीष्म द्रोगा प्रमुखतः सर्वेषां च महीचिताम्। डवाच पार्थ पण्चेतान्समवेतान्कुरूनिति ॥२४॥

#### संजयने कहा-

हे धृतराष्ट्र! गुणाकेश अर्थात् आलस्यको जीतनेवाले अर्जुन-के इस प्रकार कहनेपर हषीकेश अर्थात् इन्द्रियोंके स्वामी श्रीह्मण्-ने दोनों सेनाओंके वीचमें उस उत्तम रथको लाकर खड़ा कर दिया; और

भीष्म, होण एवं सब राजाओंके सामने (वे) बोले कि,—हे

#### प्रथम अध्याय।

अर्जुन ! यहाँ एकत्रित कौरघोंको देखो ।"

ततापम्यत्स्थान्पार्थः पितृनथ पिता महान् । श्राचार्व्यान्मानुलान्श्रातृन्पुत्रान्पौद्यानतर्व्यास्त्रथा ॥२६॥ म्यगुरान्शह्यम्बयं सेनयोर्थ्यगरिप ।

तव उस रणसलमें अर्जुनको दिखाई दिया कि वहांपर इकट्टे हुए सव (अपने ही ) वूढ़े आजा, आचार्य, मामा, भाई, पुत्र नाती. मित्र, ससुर और स्रोही दोनों हो सेनाओंमें खड़े हैं।

> तान्समीत्य स कोतिय सर्वोन्त्रन्यन्वन्धान् ॥२५॥ कृपया परयाविष्टो विर्धादन्तिदमव्यीत् ।

यह देखकर कि वे सभी एकत्रित हमारे ही वन्युवान्यव हैं, कुन्ती पुत्र अर्जुन परम कब्णासे भरकर खिन्न हदय हो यह यहने लने —

#### अर्जुन उवाच

हुन्ह्रंच मान् स्वजनं कृष्ण् युयुत्स्न् समवस्थितातः ॥२६॥ सीदन्ति सम गाज्ञाण् सुन्दं च परिगुप्यति । चे पथुण्च गरीरे मे राम हर्षश्च जायते ॥२६॥ गांडीवं सुसते हस्तात्त्वक्तेव परिदृक्षते ।

अर्जुनने कहा—

'हेहप्ण! इन स्वजनोंको युद्धके लिये खड़ा देखकर हमारे शरीरके अंग शिथिल हो रहे हैं, मुँह सूख रहा हैं, शरीरमें कँपकँपी उठकर रोएँ भी खड़े हो गये हैं: गांडीय हाथसे गिरा पड़ता है, शरीरमें सर्वत्र (आग की तरहः) दाह हो रहा है।

नव शक्नेम्यवस्थातुं अमतीय च मे मनः । १३०॥ निमित्तानि च परयामि विपरीतानि केशय । मुक्तमें खड़ा होनेकी शक्ति नहीं रही, मन चक्करसा खा रहा है । है केशय ! सब अशुभ लक्षण ही दीख रहे हैं । न च क्षेयोऽनु पर्यामि हत्वा स्वजनमाहवे ॥३१॥ न कांने विजयं कृष्ण न च राज्यं सुखानिच ।

युद्धमें स्वजनोंको मारकर श्रेय अर्थात् कल्याण भी नहीं देख पड़ता। हे कृष्ण सुक्षे विजयकी इच्छा नहीं, न राज्य चाहिये और न सुख ही।

> किं नो राज्येन गोविन्द किं भोगैर्जीवितेनवा ॥३२॥ वेपामथं कांत्तितं नो राज्यं भोगाः सुखानिच। तइमेऽवस्थिता युद्ध प्राणांस्त्यक्त्वा धनानिच॥ ३३॥ त्र्याचार्यः पितरः पुत्रास्तथेवच पितामहाः सातुलाः यवशुराः पोलाः स्यालाः सम्वन्धिनस्तथा॥ ३४॥

हे गोविन्द ! राज्यसे हमें क्या लाभ होगा क्या लाभ भोगसे होगा १ क्या प्रयोजन जीवनमें होगा ?

जिनके लिये राज्य, भोग और जीवनकी इच्छां करनी थी, वे ही जीवन और धन छंड़कर इस युद्धक्षेत्रमें खड़े हैं।

आचार्य बड़े-वूढ़े, लड़के, पितामह, मामा ससुर, नाती, साले तथा और सम्बन्धी,

> एतान्नहन्तुमिच्छामि घ्नतोपिमधुसूदन । श्रापितेलोक्य राज्यस्य हेतोः किन्तु महीकृते ॥ ३४॥

#### प्रथम अध्याय।

निहत्य धार्त्तराष्ट्रान्नःका प्रीतिः स्याज्जनाईन ।
हे मधुस्द्रन, यद्यपि ये (हमें) मारनेकी इच्छासे खड़े हैं,
तथापि तीनों लोकके राज्यके लिये भी में इन्हें मारनेकी इच्छा
नहीं करता. फिर पृथ्वीका राज्य तो कोई चीज ही नहीं है।

हे जनार्द्न ! इन कौरवोंको मारकर हमें क्या सुख मिलेगा। पापमेवाश्रयेदस्मान्हत्येतानाततायिनः । तस्मान्नाहांवयं हन्तुं धात्ताराष्ट्रान्सवान्धवान्। स्वजनं हि कथं हत्वा सुखिनः स्याम माधव ॥ ३६॥

यद्यपि ये आततायी हैं तो भी इनको मारनेसे हमें पाप ही छगेगा।

अतएव धार्त्त राष्ट्रगण जब कि हमारे आत्मीय हैं, तब उनकी मारना उचित नहीं है। क्योंकि है माधव खजनोंको मार-कर हम किस तरह सुखी होंगे ?

यद्यप्रेते न प्रयन्ति लोभोपहत चेतसः।

कुलजय कृतं दोणं मित्राद्दोहेच पातकम् ॥३०॥

लोमसे जिनकी वृद्धि भ्रष्ट हो गई है, उन्हें कुलके क्षयसे होनेचाला दोप और मित्रद्रोहका पातक यद्यपि दिखाई नहीं देता,

क्यं न दोयमस्माभिः पापादस्मान्निवर्त्तितुम्।

कुलजय कृतं दोपं प्रयस्यद्भिर्जनाईन ॥३=॥

१—ग्रिप्त हो गरदक्षेव गस्त्र पाणिर्धनापहः। जेत्र दारा हरश्वेव पढेने श्रातनायिनः॥ (बिनिष्ट स्मृति) ग्रधांत् घर जलानेके लिये ग्राया हुश्रा, विप देनेपाला हाथमें हथियार लेकर मारनेके लिये ग्राया हुग्रा, धन न्तृदकर ले जानेपाला, स्की या खेतकाहरण करनेपाला ये हुः ग्राततायी हैं।

तथापि हे जनाईन! कुलक्षयका दोष हमें रूपए दिखाई पड़ रहा है। इसीलिये इस पापसे निवृत्त होनेकी वात हमारे मनमें आये विना कैसे रहेगी ?

> कुलक्तये प्रगारयन्ति कुलधर्माः सनातनाः। धर्मे नष्टे कुलंकुत्स्नमधर्मोऽभिभवत्युत ॥३६॥

कुलका क्षय होनेसे सनातन कुलधर्म नप्ट होते हैं और धर्मीके नाश होनेसे समुचे कुलपर अधर्मकी धाक जमती है।

> श्रधमां भिभवात् कृष्ण प्रदुष्यन्ति कुलस्त्रियः। स्रीषु दुष्टासु वाप्गोय जायते वर्गालंकरः॥४०॥

हे कृष्ण! अधर्मकी वृद्धि होनेसे कुलकी स्त्रियां विगङ् जाती हैं; हे वाष्णेय! स्त्रियोंके दुश्चरित्रा होनेसे वर्णसङ्घरोंकी उत्पत्ति होती है।

> संकरो नरकायैव कुलव्रानां कुलस्य च । पतंति पितरो होपां लुसपिंडोदकक्रियाः ॥४१॥

वर्णसङ्कर होनेसे वह कुलके नाश करनेवालेको और (समस्त) कुलको निश्चय ही नरकमें ले जाता है, एवं पिएडदान और तर्पणादिसे विश्वत हो पितरोंका भी पितृलोकसे पतन होता है।

> दोपैरेतैः कुलव्वानां वर्णासंकरकारकैः। उत्साद्यंते जातिधर्माः कुलधर्माश्च शाश्वताः ॥४२॥

कुळ-नाशकोंके इन वर्णसङ्करकारक दोषोंसे सनातन जातिश्रमी और कुळ-श्रमं नप्ट होते हैं।

[ ३२ ]

#### प्रथम अध्याय।

उत्सन्न कुलधर्म्याणां मनुष्याणां जनाईन । नरफे नियतं वासो भवतीत्यनुशुश्रुमः ॥४३॥

हे जनार्दन! जिनके कुलधर्म चिच्छित्र हो जाते हैं, उनकी निष्ट्वय ही नर्कवास होता है, हम प्राचीनकालसे ऐसा ही सुनते सा रहे हैं।

> श्रहोबत महत्पापं कर्तुव्यवसिता वयम् । यदाज्यस्वकोभेन हन्तुं स्वजनसुद्यताः ॥ ४४ ॥

अहो ! हम वहुत बड़ा पाप करनेको उद्यत हुए हैं, कि राज्य सुखके लोभसे स्वजनोंको मारनेके लिये उद्यत हुए हैं।

> यदि माम प्रतीकारमग्रस्त्रां शस्त्रपाण्यः। धार्तराष्ट्रोरणे हन्युस्तन्मे चेमतरंभवेत्॥ १५॥

इसकी अपेक्षा मेरा अधिक मंगल तो इसमें होगा कि में निःशास्त्र होकर प्रतिकार करना छोड़ दूं और शख्यारी कौरव मुझे रणमें मार डालें।

#### संजय उवाच

एवसुक्त्वार्जुनः संख्येरयोपस्य उपाविश्वन्। विचुज्य सगरं चापं शोक संवित्रमानसः॥ ४६॥

संजयने कहा-

इस तरह युद्धक्षेत्रमें कहकर शोकसे व्यथित चित्त अर्जुन धनुप वाण डालकर रथमें अपने स्थानपर वैठ गये।

# संजयको दिन्य दिन्दकी प्राप्ति।



ता महाभारतके युद्धके प्रारस्भमें कही गयी थी। इसलिये देखिये गीताके प्रथम श्लोकमें ही राजा धृतराष्ट्रने दिव्य दृष्टि-प्राप्त संजयसे युद्धकी वातें पूछी थीं। दोनों (कौरव पांडव) सेनाएँ रणक्षेत्रमें

युद्धके लिये खड़ी थीं, उनकी पहलो चेष्टा क्या है, जाननेके लिये वृद्ध राजा धृतराष्ट्र उत्सुक थे। संजयको दिन्य दृष्टि प्राप्त थी, यह आधुनिक भारतके अंग्रेजो पढ़े लिखे लोगोंकी दृष्टिमें कविकी करणनाके सिवा और कुछ भी नहीं है। यदि कहा गया होता कि अमुक व्यक्तिने दूरदृष्टि (Clairvoyance) और दूरश्रवण (Clairaudience) को पा करके दूरसे युद्धक्षेत्रका लोमहर्षण दृश्य और महारथियोंका सिंहनाद इन्द्रिय गोचर करनेमें समर्थ हुआ था, तो कदाचित् यह 'वात संजयकी दिव्यदृष्टि प्राप्तिको अपेक्षा अभिक विश्वास योग्य अंग्रेजो शिक्षितोंके लिये होती, पर व्यासदेवने जो दिव्यदृष्टिकी शिक्ष संजयको प्रदान की थो, उसकी गरप कहकर हैंसी उड़ाई जाती है। यदि कहा गया होता कि एक विख्यात यूरोपीय विज्ञान-वेत्राने अमुक व्यक्तिको स्वप्तानस्थामें प्राप्त (Hypnotised.)

#### संजयको दिन्य द्रिष्टकी प्राप्ति।

जरके उसे उस दूर घटनाकी कितनी ही वार्तोका दोध कराया था, तो इसका भी जो छोन पाश्चात्य Hypnotism की वातें जानते हैं, वे जिश्वास कर सकते हैं। सोचनेकी वात है कि Hypnotism योगराकिका निरुष्ट और वर्जनीय केवल अंग भात्र है। मनुष्यमें इस तरहको बहुतसी शक्तियां स्थित रहती हैं कि जिन्हें पूर्व समयकी सभ्यजाति जानती और उनका विकाश करती किन्तु किल-सम्भूत अज्ञानके स्रोतमें वह विद्या डूच गयी, केवल आंशिकस्पर्में कुछ छोगोंमें गुप्त और गोपनीय-ज्ञान द्वारा रिसन होती था रही है। स्ट्रम्हप्रिद्वारा स्थूल इन्द्रियोंसे न्यारे एक सुरूम इन्द्रिय है, जिससे हम स्थूल इन्द्रियोंके आयत्तातीत पदार्थ और ज्ञानको अधीनस्य कर सकते हैं, सूक्ष्म वन्तु देखना, स्ट्रम शब्द सुनना, स्ट्रम गंघ सूंघना, स्ट्रम पदार्थ स्पर्श और सुरुम आहारका आस्वाद कर सकते हैं। सुरूम इंग्टिक अन्तिम परिणामको ही दिव्य दृष्टि कहते हैं: उसीके प्रमानसे दूरहा गुप्त या अन्य लोकगत विषय आदि सभी चीनों-का हमें जान होता है। अतः परम योगशक्तिके स्तम्म महामुनि व्यासदेवन तो संतयको दिव्य दृष्टि दी थी, उसपर भी विश्यास करनेके लिये हमें कोई भो कारण दिखाई नहीं पड़ता। पाञ्चात्य Hypnotism को अद्भुत शक्तिपर हम अविश्वास नहीं करते तो फिर अद्वितीय ज्ञानी ज्यासदेवकी शक्तिके लिये कैसे कर सकते हें? शकिमानकी अविश्वास दूसरोंके शरीरमें लागू हो सकती है, इसके अनेकों

प्रमाण इतिहासके प्रत्येक पृष्ठ और मनुष्य जीवनके प्रत्येक कार्यमें पाये जाते हैं। नैपोलियन, ईतो प्रमृति कर्मवीरों-ने उपयुक्त पात्रमें शक्ति-प्रदान करके उसके द्वारा अपने अपने कार्योंके सहायक वनाये हैं। साधारणसे साधारण योगी भी किसो सिद्धिको प्राप्त कर समय समयपर कुछ देरके लिये या किसी विशेष कार्य में प्रयोग करनेके लिये दूसरोंको अपनी निजी सिद्धिको शक्ति दे सकते हैं—यासदेव जो जगत्के सर्व श्रेष्ठ पिएडत और असाधारण योगसिद्ध पुरुप थे, उन्होंने यदि संजयको दिव्यद्विष्ट दे ही दी तो इसमें अविश्वासकी कौनसी वात ! वास्तवमें, दिव्यचक्षुका अस्तित्व गरूप न होकर, वैज्ञानिक सत्य होनेकी वात है। हम जानते हैं कि. आंख नहीं देखती, कान नहीं सुनता नाक नहीं सूंघती, त्वचा स्पर्श नहीं करता, जिह्वा आस्वाद् नहीं करती, यह सव काम मन ही करता है अर्थात् मन हो देखता, सुनता, सूंघता, स्पर्श करता और आस्वाद करता है। दर्शन शास्त्र और मनस्तत्व विद्यामें यह सत्य वहुत दिनोंसे गृहीत होता आ रहा है, कि Hypnotism इस वैज्ञानिक प्रयोगद्वारा परोक्षित होकर प्रमाणित हुआ है कि नेत्र वंद रहनेपर भी दर्शनेन्द्रियका काम किस नाभोद्वारा सम्पादित हो सकता है। अतः इससे यही निश्चय होता है कि स्थूल इन्द्रियां ज्ञान प्राप्त करनेके लिये केवल सुविधाजनक उपाय हैं और स्थूल शरीरकें पुराने अभ्यासमें वँधे हुए हम उन्कें दास हुए हैं, किन्तु प्रकृतपक्षमें किसी शारीरिक प्रणालीद्वारा उस

#### संजयको दिव्य दृष्टिकी प्राप्ति।

ाानका मनको दोध होता है—जैसे अन्या किसी पदार्थके आकार शार स्वभावकी निर्मृत धारणा स्पर्शहारा करता है। किन्त अन्धेकी द्रष्टि आर स्वप्नावस्थामें यही भेद प्रतोत होता है कि स्वप्नावस्था प्राप्त ब्यक्ति पदार्थको प्रतिमूर्ति मनमें देखता है। इसीको दर्शन करते हैं। प्रकृतपक्षमें हम सामनेकी पुस्तककी देखते नहीं, उन्त पुस्तककी जो प्रतिमूर्ति हमारी आंखोंके सामने चित्रित होती है उसीको देखकर मन कहता है कि, पुस्तक देखा। किन्तु स्वप्रावसाके दुरस्य पदार्थ या घटना देखने और सुननेसे यह भी सायित होता है कि पटार्थकी ज्ञानप्राप्तिके लिये किसी शारीरिक प्रणालीको आवश्यकता नहीं,—सक्ष्म द्रष्टिद्वारा देख सकते हैं। लन्दनमें रहकर उस समय एडिनवरोतमें जो घटना हुई थी. उसे मेंने मनमें देखा, इस तरहके द्रष्टान्तोंकी संख्या दिनोंदिन बढती जा रही है। इसीको सुद्ग-द्रष्टि कहते हैं। सूक्ष्म-द्रप्टि और दिव्य-दृष्टिमें यह भेद है कि सुट्म-दर्शी अपने मनमें अद्रष्ट पदार्थ अर्थात जो पदार्थ दिखाई नहीं पड़ता उसकी प्रतिमृत्ति देखता है और द्य-द्राप्टहारा हम मनमें वह द्रश्य न देखकर शारीरिक नेत्रोंके सामने देखते. चिन्ता प्रवाहमें वह शब्द न सुनकर शारी-रिक कानसे सुनते हैं। इसका एक सामान्य दृष्टान्त Crystal या कालीमें सम सामयिक घटनाका देखना है। किन्तु दिव्य-चक्षु प्राप्त योगियोंके लिये इस तरहके उपकरणकी कोई आव-श्यकता नहीं, वे इस शक्ति-विकाशमें विना उपकरणके देशकालके यन्धनको तोडकर दूसरे देश और दूसरे कालकी घटना जान

सकते हैं। देशके वन्थन से छुटकारा पाने के प्रमाण हमें यथेष्ट मिलते हैं, किन्तु जिससे मनुष्य त्रिकाल इशीं होने में समर्थ होता और वह काल-वन्धन से छुटकारा पा सकता हैं उसका इतना वहु-संख्यक और सन्तोषजन क प्रमाण अभी भी जगत्के सामने उपस्थित नहीं किया जा सकता। किन्तु यदि देशवन्धन छूटना सम्भव है, तो यह वात नहीं कही जा सकती कि काल बन्धन का छूटना असम्भव है। जो हो, इस व्यासदेवकी दी हुई दिन्य-हृष्टिहारा संजयने हस्तिनापुरमें रहते हुए भी कुरुक्षेत्रमें आकर एकत्र हुए धार्त्त राष्ट्रों और पांडवों को आंखसे देखा था और दुर्योधन की उक्ति, भीषम पितामहका भयंकर सिंहनाद पाञ्चजन्यका कुरुध्वं स-स्वक महाशब्द तथा गीताके अर्थ का द्योतक कृष्णार्जुन सम्वाद कान से सुना था।

हमारो रायमें न तो महाभारत ही क्षपक है और न कृष्णा-जुनका सम्वाद ही कविकी कृष्पना है, इसी प्रकार गीता भी आधुनिक तार्किकों या दार्शनिकोंकी नहीं है। अतएव गीताकी कोई भी बात जो कि असम्भव और युक्ति विरुद्ध नहीं,है, माननी होगी। इसीलिये हमने भी दिव्यदृष्टि प्राप्तिकी बातपर इतनी बृहत आलोचना की।

# दुर्योधनकी वाक्-चातुरी।

जयने सबसे पहले युद्धको चेण्टाका वर्णन किया था। दुर्योधनके पांडवोंकी व्यूह-रचना देखकर द्रोणाचाट्यके समीप जानेकी व्याखा करना आवश्यक हैं। क्वोंकि सेनापति भीष्म थे, युद्धकी वातें उन्हींसे कहनी थीं, किर द्रोणके समीप दुर्योधन क्यों गया ? इसका कारण यह है क्ट-चुद्धि दुर्योधनके मनमें भीष्मपर चिश्वास नहीं था। भीष्म पांडवोंके अनुरक्त हित्तिनापुरके शांन्ति-समर्थक दल (Peace-Party.) के नेता थे; यदि पांडचों और धार्चराष्ट्रोंमें ही युद्ध होता, तो भीष्म कदापि अस्त्र धारण न करते, किन्तु कोरवोंके पुरानं शत्रु और समकक्ष साम्राज्यके इच्छुक पाञ्चालों द्वारा कौरवोंका राज्य विरा देखकर कुरुजातिके प्रधान पुरुष, योदा और राजनीतिज्ञने—सेनापितके पद्पर नियुक्त होकर अपने वाहु-वलसे चिर-रक्षित जातीय गौरव और प्राधान्यकी अन्तिम रक्षा करनेके लिये संकल किया था। दुर्योधन स्वयं राक्षकी प्रकृति-का था, राग और होप ही उसके सव कामोंके प्रमाण और कारण थे, अतएव कर्त्तव्य-पारायण महापुरुष (भीष्म) के मनका भाव समक्तिमें वह असमर्थ था, और कर्त्तव्य वुद्धिते प्राण-प्रतिष्ठ

पांडवींको भी युद्धक्षेत्रमें मारनेका वल इस कठिन तपस्वीम है, इसका जरा भी विश्वास नहीं कर सका था। अपने देशके हित चाहनेवाले लोग परामर्शके समयमें निर्भोकता पूर्वक अपना मत प्रकटकरके अपनी जातिको अन्याय और अहितसे दूर रखनेके लिये पूर्ण चेप्टा करते हैं और उस अन्याय और अहितको एकवार छोगों द्वारा स्वीकृत हो जानेपर अपने मतकी उपेक्षा करके अधर्म युद्धमें भी अपनी जातिकी रक्षा और प्रातुका नाश करते हैं, भीष्मने भी उसी मार्गका अवलस्वन किया था। किन्तु यह भाव भी दुर्यो-धनको ज्ञात नहीं हुआ। इसीसे भीष्मके समीप न जाकर उसने द्रोणका स्मरण किया । पाञ्चाल देशके रोजासे द्रोणाचार्यकी व्यक्तिगत घोर शत्रुता थी। पाञ्चाल-देशके-राजकुमार धृण्टबुझ-ने गुरु द्रोणाचार्यके मारनेकी प्रतिज्ञा की थी। अतः दुर्योधनने समका कि इस व्यक्तिगत शत्रुताका स्मरण करनेपर गुरु द्रोणा॰ चार्य शांतिका पक्षपात छोड़कर उत्साह-पूर्वक युद्ध करेंगे। इसीसे दुर्योधनने द्रोणसे स्पष्ट कुछ नहीं कहा। उसने धृष्ट-द्यु मुके नाम मात्रकी चर्चा की, पश्चात् भीष्मको भी सन्तुष्ट करनेके लिये कुरुराज्यके रक्षक और विजयके आशा-स्वरूप कहकर निर्दिष्ट किया। पहले विपक्षके मुख्य मुख्य वीरोंका नाम वतलाकर पीछे अपनी सेनाके कई वीरोंका नाम वतलाया, सबका नाम नहीं, द्रोणाचार्य और पितासह भीष्मके नाम ही उसकी कामना-सिद्धिके लिये यथेष्ट थे। हां अपनी कामनाको छिपानेके लिये और चार पांच नाम उसने चतलाये। इसके बाद उसने

#### दुर्योधनकी वाक्-चातुरी।

कहा कि, — "हमारी सेना वहुत वड़ी है और भीष्म हमारे सेनापित हैं तथा पांडवोंकी सेना हमारी सेनाकी अपेक्षा छोटी है,
उसका आशास्थळ भीमका वाहुवळ है, अतएव हमलोगोंकी जय
कैसे नहीं होगी? अतः जब कि हमलोगोंको भीष्महीका प्रधान
भरोसा है तो शत्रुके आक्रमणसे उनकी रक्षा करना सवको उचित
है, उनके रहनेसे हमलोगोंकी जय अवश्यस्मावी है।" वहुतसे
लोग "अपर्यात" शब्दका विपरीत अर्थ करते हैं, पर वह अथ
युक्ति संगत नहीं हैं, दुर्योधनका सैन्य अपेक्षाक्रत वृहत् है, उस
सैन्यके नेता शोर्थमें, वीर्यमें किसी तरह कम नहीं हैं, भला आत्मश्लाघो दुर्योधन क्योंकर अपने वलकी निन्दा करके निराशा उत्पन्न
करने लगा? भीष्मने दुर्योधनके मनका भाव समक्तर उसके
सन्देहको दूर करनेके लिये सिंहनाद और शंखनाद किया।
दुर्योधनके मनमें उससे खूब हर्ष उत्पन्न हो गया। उसने
समक्ता कि, हमारा उद्देश्य सिद्ध हो गया है अव होण और
भीष्म अपनी अपनी हिन्ना दूर कर युद्ध करेंगे।

# पूर्व सूचना

हुवाववाववाव स समय भीष्मके गगनभेदी शङ्कनादसे युद्धसेन जिल्ला कस्पित हुआ, उसी समय उस विशाल कौरव-ত পূর্ব । ভূতিভূতিভূত্ত ভূতি দ্বাক ভাষা আৰু সূত্রক বাল বল ওঠ एवं रणोल्लास यानी युद्धारभ्म-सूचक वाजोंके वजनेसे रथी लोग उत्साहित होने लगे। दूसरी ओर पाएडवोंमें श्रेष्ठ वीर और सारथी श्रीकृष्णने भीष्मके युदाह्वानके उत्तर स्वरूप शङ्खनाद किये एवं युधिष्टिर इत्यादि पांडवोंकी ओरके वीरोंने भी अपना अपना शंख वजाकर रणचएडीको सेनाके हद्यमें जगाया। उस सहान शब्दने पृथ्वी और आकाशको शब्दायमान करके कौरवोंके हृद्यको विदीर्णकर द्या। इसका यह अर्थ नहीं कि भीष्म प्रभृति योद्धा इस शब्दसे भीत हो गये; वह वीर पुरुप थे, रणचएडी-के आहानसे भीत कैसे होंगे? इस उक्तिसे कविने पहले अत्यन्त उत्कृट शब्द और शारीरिक वेगवानके संचारका वर्णन किया हैं, जैसे अनेकवार वजुनाद खुननेवालोंको प्रतीत होता है कि मस्तकके दो दुकड़े हुए जाते हैं, वैसे ही इस रणक्षेत्र-व्यापी महाशब्द का संचार हुआ, क्योंकि यह शब्द धार्त्त राष्ट्रोंकी भावी-नियेनता-की सूचना दे रहा था, कि तुम्हारे हृदयोंको पांडवोंके शेख विदीर्ण करेंगे। इसीसे पहले ही उनके शंखनादनी

#### पूर्व स्चना।

धार्त्त राष्ट्रोंको विदीर्णकर दिया । युद्ध आरम्भ हुआ, दोलों ओरसे शस्त्र-प्रहार होनेहीको थे कि अर्जन ने भगवान् श्रीकृष्णुसे कहा, कि, आप मेरे रथको दोनों सेनाओंके वीचोवीच स्थापित करें, मैं देखना चाहता हूं कि कौन कौन विपक्षी हैं, और कौन कौन युद्धमें दुर्व द्वि दुर्योधनके प्रय कर्मोंको करनेके लिये आये हुए हैं, तथा किसके साथ मुभे युद्ध करना होगा। अर्जुनके यह कहनेका भाव यह था कि में ही पाएडवोंका आशा-खल हूं, मेरे ही द्वारा विपक्षके प्रधान प्रधान वीर मारे जा सकते हैं अतएव देख़ं कि कौन कौन एकत्र हुए हैं। यहांतक अजुन-का सम्पूर्ण क्षत्रिय भाव रहा है, कृपा अथवा दौर्वल्यका कोई भी चिह नहीं था। भारतके वहुतसे श्रेष्ट वीर पुरुष कोरवोंकी सेनामें उपियत थे, सवको संहार करके अर्जुन अपने वड़े भाई युष्रि-फिरको निष्कंटक साम्राज्य देनेके लिये उद्योग करते थे। किन्तु श्रीकृप्णने समभा कि अर्जुनके मनमें दुर्वलता है, इस समय चित्त परिष्कार न करनेसे अर्जुनको यह दुर्वछता अकस्मात् चित्तसे . युद्धिपर अधिकार कर सकती है कि पांडवोंकी अधिक हानि, सम्भवतः सर्वनाश हो जायगा । इसीलिये श्रीकृष्णने ऐसे सानोंमें रथको स्थापित किया कि भीष्म, द्रोण इत्यादि अर्जुनके परम-स्तेही लोग सामने थे तथा और सब कौरवोंकी ओरके राजा दिखाई पड़ते थे फिर भगवानने अर्जुनसे कहा कि, देखो, एकत्रित कोरवोंको देखो! स्मरण रखना चाहिये कि अर्जुन स्वयं कुरु-जातीय और कुरुवंशके गीरव थे, उनके सब आत्मीय, वियजन

और वालसखा उस कुरुजातिके ही थे। इससे श्रीकृष्णके मुखमें इन्हीं तीन सामान्य वातोंका गम्भीर अर्थ और भाव हद्द्रम हुआ। उस समय अर्जुनने देखा कि जिनका संहार करके युधिष्टिरका राज्य स्थापित करना होगा, वे और दूसरे कोई नहीं, अपने ही प्रिय आत्मीय, गुरु और भाई हैं जो कि भक्ति और श्रद्धाके पात्र हैं। अर्जुनने देखा कि समस्त भारतके क्षत्रियवंशज पारस्परिक सम्बन्धद्वारा आबद्ध एवं एक दूसरेको मारनेके लिये इस भीषण युद्धक्षेत्रसें आये हैं।

# विषादका प्रधान कारण।

कुर्डिक्ट के जुनके वैराग्यका मूल कारण क्या है ? बहुतसे हुँ जी कि लोग अर्जु नके इस विषादकी प्रशंसा और श्री कि लाग उनकी मुद्रा करते हैं। ख्रीएका शांतिमाव, वौद्धधर्मका अहिंसामाव एवं वैष्णवधर्मका प्रेममाव ही सर्वश्रेष्ठ धर्म है, युद्ध और नर-हत्या पाप, तथा भ्रातु-हत्या और गुरु-हत्या महापाप है। वे इसो धारणाके वशीभूत हो यह असङ्गत वात कहते हैं। किन्तु यह सब आधुनिक धारणाय द्वापरयुगके महाबीर अर्जुनके

#### पूर्व सूचना ।

मनमें भी नहीं उठी थी; अहिंसाभाव श्रेष्ट है या युद्ध, नर-हत्या, भ्रातु-हत्या और गुरु-हत्या श्रेष्ठ हैं या युद्धमें तत्पर होना उचित है, इन सव किसी भी चिन्ताओंका चिह्नतक अर्जुनकी वातोंमें नहीं पाया जाता। हां अर्जुनने यह अवश्य कहा था कि गुरुजनों-की हत्याकी अपेक्षा भीख मांगना अच्छा है, यह भी कहा था. कि वन्ध् वान्धवोंकी हत्यासे हमें पाप ही लगेगा, विन्तु यह वात कर्मका स्वभाव देखकर नहीं वरं कर्मका फल देखकर कही थी। इसीसे श्रीकृप्णने उनका विपाद दुर करनेके लिये यह शिक्षा दी है कि कर्मकाफल देखनेके लिये नहीं, वरं कर्मका स्वभाव देख-कर यह कर्म उचित है या अनुचित, स्थिर करना होता है। अर्जुनका पहला भाव यह था कि ये सब हमारे आत्मीय-जन, गुरुजन, वन्ध्र और वालसखा स्रोह, भक्ति और श्रद्धा करने योग्य हैं, इनकी हत्या करके निष्कंटक राज्य प्राप्त करनेसे वह राज्यभोग कदापि सुखदायक नहीं हो सकता, वरं जीवन-पर्यन्त दुःख और पश्चात्तापमें ही जलना पड़ेगा। यन्ध्र वान्यवोंसे विहीन होकर पृथ्वीका राज्य भोगना किसीको भी पसन्द नहीं। अर्जनका दूसरा भाव यह था कि, प्रिय-जनोंकी नर-हत्या करना धर्म-विरुद्ध है, जो लोग द्वेप करनेके योग्य हैं उन्हींकी युद्धमें हत्या करना क्षत्रियोंका धर्म है। तीसरा भाव यह था कि, स्त्रार्थके लिये इस प्रकारका कार्य करना धर्मविरुद्ध और क्षत्रियोंके लिये विलक्कल ही अनुचित है। चौथाभाव यह था कि भाईके विरोध और भाईकी इत्यामें कुलका और जातिका नाश होगा तथा

इस प्रकारके दुष्परिणामोंका उत्पन्न करना कुळरक्षक और जाति-रक्षक श्रविय बीरोंके िं महापाप है। इन चार भावोंके श्रित-रिक्त अर्जु नके विपादका मूळ कारण और कोई भाव नहीं है। विना इनके समझे भगवान श्रीकृष्णके उद्देश्य और शिशांके अर्ध समक्तमें नहीं आ सकते। ख़ीष्ट्रधर्म, बौद्धधर्म और वैष्णवधर्मके साथ गीताके धर्मके विरोध और सामक्षस्यकी बात विल्कुळ अलग कहना होगा। अर्जु नकी बातोंका भाव सूक्ष्म विचारसे निरीक्षण करनेपर ठीक ठीक जाना जा सकता है।

# वैष्णवी सायाका आक्रमण

जुनने पहले अपना विषाद कहा था।

अविक महाबीर अर्जुन सोह और क्रियां अक-स्मात् द्रोहमें आच्छन और परास्त थे,
उनके शरीरका सारा वल एक क्षणमें जाता
रहा, सब अङ्ग शिथिल हो गये, खड़े होनेकी भी शक्ति नहीं रह
गईं, बली भुजाएं गाएडीव धनुष धारण करनेमें असमर्थ हो
गई, शोकके उत्तापसे उवरका लक्षण प्रतीत होने लगा, शरीर
विलक्षल खिनसा हो गया, त्वचाको मानो आगसे किसीने जला
दिया, मुँहका भीतरी भाग विलक्षल सूख गया सारे शरीरमें काम उत्पन्न हो गयी और मन भी भ्रमणसा करने लगा।

#### विपाद्का प्रधान कारण।

इन भावोंका वर्णन पढ़कर पहले तो कविकी तेजस्विनी कल्पना-के अतिरिक्त विकाश समभ केवल उस कवित्व-सोंदर्यका भोग करके हम शान्त हो जाते हैं: किन्तु यदि सक्ष्मविचारसे खोज करते हैं तो इस वर्णनका एक गृह अर्थ मनमें उद्य होता है। अर्जुनने पहले भी कौरवोंके साथ युद्ध किया था, पर इस त्ररहका भाव कभी भी नहीं हुआ; इस समय श्रीकृष्णकी इच्छासे हरात् आंतरिक उत्पात हो गया। मनुष्य-जातिकी वहुतसी भवल वृत्तियां क्षत्रिय शिक्षा और उच्चाकांक्षाहारा पराभूत और आवद होकर गुप्तभावसे अर्जु नके हृदयमें थीं। नित्रहृद्वारा चित्तकी शुद्धि नहीं होती, विवेक और विशुद्ध वृद्धिकी सहायतासे और संयमसे चित्तकी शुद्धि होती है। निगृहीत चृत्ति और भाव यदि इस जन्ममें नहीं तो अगले जन्ममें कभी न कभी चित्तसे उठकर वृद्धिपर आक्रमण करते एवं विजय प्राप्त कर सब कर्म अपने विकाशके अनुकुल मार्गमें अवसर करते हैं। -यही कारण है कि जो इस जनममें द्यावान हैं, वह दूसरे जन्ममें निष्टुर और जो इस जन्ममें कामी और दुखरित्र हैं वह दूसरे जन्ममें साधु और सचरित्र हो जाते हैं। निग्रह किये विना विवेक और विशुद्ध वुद्धिकी सहा-यतासे सच वृत्तियोंका प्रत्याखान करके चित्तका परिष्कार करना चाहिये। इसीको संयम कहते हैं। ग्रानक प्रभावमें त्तमोभावका दूर करनेसे संयमका न होना असम्भव है। इसीसे श्रीक्रण्ण अर्जुनका अज्ञान दूर करके सोये हुए विवेकको जगा

फर चित्तको शान्त करनेके इच्छुक थे। किन्तु त्यागने योग्य सब वृत्तियोंको चित्तसे उत्तोलनपूर्वक बुद्धिके सामने उपिसत न करनेसे चुद्धि भी प्रत्याख्यान करनेका अवसर नहीं पाती, युद्धमें ही अन्तस्य दैत्य और राक्षस विवेक वृद्धिको मुक्त करते हैं। योगकी पहली अवस्थामें जितनी कुप्रवृत्तियां चित्तमें रहती हैं, प्रवलवेगसे वृद्धि आक्रमण करके अनभ्यस्त साधक-को भीति और शोकमें निमन्न कर देती हैं, इसीको पाश्चात्य देशमें शैतानका प्रलोभन कहते हैं, यही मारका आक्रमण है। किन्तु वह भीति और शोक अज्ञान-सम्भूत है, वह प्रलोभन शैतानका नहीं, भगवानका है। अन्तर्यामी जगद्गुरु ही उन सब प्रवृत्ति साधकोंको आक्रमण करनेके लिये, आह्वान करते हैं अमंगलके लिये नहीं, मङ्गलके लिये चित्त शोधनके लिये। श्रीकृष्ण जिस तरह स्थूल शरीरसे अर्जुनके वाह्य जगत्में सखा और सारिथ थे, उसी प्रकार वह उनके सूक्ष्मशरीरमें अशरीरी ईश्वर और अन्तर्यामो पुरुपोत्तम थे. उन्होंने ही इस ग्रप्त वृत्ति और भावको प्रवल वेगसे एक समयमें वृद्धिपर निक्षेप किया था। उस भीषण आघातसं वुद्धि कुिएठत हो गई, एवं प्रवलं मानसिक विकार उसी क्षण स्थल शरीरमें कविके कथन किये हुए सब लक्षणोंमें व्यक्त हो गया। प्रवल निराशासे शोक और दु:खका शरीरमें कैसा विकाश हुआ, उसे हम जानते हैं, क्योंकि वह सनुष्यजातिके साधारण अनुभवके वाहर नहीं है। अर्जू नको भग-वानकी वैष्णवी सायाने अखाएड वलसे एक क्षणमें घेर लिया थाः

#### विपादका प्रधान कारण।

इसीसे यह प्रवल विकार अर्जुनमें उत्पन्न हुआ। जब अधर्म द्या और प्रेम आदि कोमलधर्मका स्वस्प धारण कर ले, अज्ञान अपना असली रूप छिपा ज्ञानके बनावटी रूपमें उपस्थित हो और धोर कृष्णवर्ण तमोगुण उज्वल और विशद पवित्रताकी नकली मूर्ति धारण करके कहे कि, में ही सात्विक हं, में ही ज्ञान हं, में ही धर्म हं, में ही भगवानका प्रिय दूत, पुण्य स्वरूप और पुण्यका प्रवर्ष क हं, तब समक्ष लेना होगा कि भगवानकी वैष्णवी मायाका बुद्धिमें प्रकाश हो गया है।



# वैष्णवी मायाका लक्षण ।



स वैष्ण्वी सायाके मुख्य अस्त्र रूपा और स्नेह हैं। किन्तु मानवजातिकी शुद्ध वृत्ति रूपा और स्नेह नहीं, क्योंकि शारीरिक और प्राणकोषागत विकारके वशमें पवित्र प्रेम और द्या कलुषित और व्याकुलताके अंग होते हैं। चित्त

ही वृत्तिका निवास स्थान, प्राणही भोगका क्षेत्र, शरीर ही कर्मकी शासन-प्रणाली और वृद्धि ही चिन्ताका राज्य है। पवित्र अवस्थामें इन सभोंकी स्वतन्त्र एवं एक दूसरेकी अविरोधी प्रवृत्ति होती है, चित्तमें भाव उठता है, शरीरद्वारा उसका अनुयायी कर्म होता है, वृद्धि द्वारा उसीसे सम्पर्क रखनेवाली चिन्ता होती है प्राण उसी भाव, कर्म और चिन्ताका आनन्द भोग करता है और जीव साक्षी होकर प्रकृतिके इस आनन्दमय कोड़ाके देखनेमें आनन्द प्राप्त करता है। अपवित्र अवस्थामें प्राणशारीरिक या मानसिक भोगके लिये लालायित होकर शरीरके कर्मशासनको न करके भोगके लिये प्रयत्न करता है, शरीरके भोगमें 'रत होकर बारवार शारीरिक भोगके लिये इच्छा करता है, चित्त शारीरिक भोगकी कामनामें आकान्त होकर और निर्मल भाव ग्रहण करनेमें

#### वण्णवी मायाका लक्षण।

असमर्थ होता है, कलुपित वासनायुक्त भाव चित्तसागरको विक्षुव्य करता है, उस वासनाका कोलाहल वृद्धिको घेरकर विव्रत और विहरा करता है, वुद्धि और अधिक निर्मल, शान्त अभ्रान्त चिन्ता ग्रहण करनेमें समर्थ नहीं होती, चञ्चल मनके चशीभूत होकर भ्रम, चिन्ताकी विडम्बना और कूठके प्रावल्यमें अन्वा होता है। ऐसी अवस्थामें जीव भी हतज्ञान हो साक्षी भाव और पांचत्र आनन्द भावसे वंचित होकर आधारके साथ अपना एकत्व स्वीकार करके मैं शरीर हूँ. मैं प्राण हूं, मैं चित्त हूं, में वुद्धि हूं, इस प्रकारकी भ्रान्त धारणासे शारीरिक और मानसिक सुख दु:खमें सुखी और दु:खी होता हैं। अशुद्ध चित्त इस प्रकार की विडम्बनाका मूल है, अतएव चित्त शुद्धि ही उन्नतिकी पहली सीढ़ी है। यह अशुद्धता केवल तामसिक और राजसिक वृत्तियों-को ही कलुपित करके शान्त नहीं होती वरं सात्विक वृत्तिको भी कल्पित करती है। अमुक व्यक्ति हमारे शारीरिक और मानसिक भोगकी सामग्रा है वह हमें अच्छा मालूम होता है, वहीं हमें चाहिये उसके वियोगमें हमें दु:ख होता है, यह सव अशुद्ध प्रोम है, क्योंकि शरीर और प्राणने चित्तको कलुपित करके निर्मल प्रेमको विकृत किया है। वृद्धिभी उस अशुद्धताके फलसे भ्रान्त होकर कहती है कि, अमुक हमारी स्त्री, भाई, यहिन, मित्र, सखा, और आतमीय हैं, वह इन समोंपर प्रसन्न होती है। यह शुद्ध प्रेम पुण्यमय है, इससे प्रेमके प्रतिक्कल कार्य यदि करते हैं तो वह पाप, कूरता और अधर्म है। इस पुकारके अशुद्ध प्रेमका

फल यही होता है कि ऐसी वलवती दया होती है कि प्रियजनोंका कष्ट, प्रियजनोंके अनिष्टकी अपेक्षा धर्मको जलाञ्जलि दे देना भी श्रे यस्कर प्रतीत होता है' अन्तमें इस कृपापर आघात पड़नेसे धर्मको अधर्म समम्बक्तर अपनो दुर्वलताका समर्थन करते हैं वस इसी प्रकार वैष्णावी मायाका प्रमाण अर्जुनके पृत्येक वाक्यमें पाया जाता है।



## इस भावकी क्षुद्रता।

र्जुंनकी पहली वात यह है कि ये सब मेरे सजन, आत्मीय और ऋपापात्र हैं, युद्धमें इनकी हत्या करनेसे मेरा क्या हित साधित होगा ? विजेताका गर्व अथवा राजाका गौरव प्राप्त होगा या धनीका सुख ? मैं इस प्रकारका श्रून्य स्वार्थ नहीं चाहता, लोकका राज्य और भोग जीवनके लिये प्रिय कैसे हो सकता है ? स्त्री, पुत्र और कत्या आदि आत्मीयजनोंको सुखसे रख सकेंगे वन्धु वांधवाँके सहित ऐश्वर्यके सुख और आमोद्से दिन काट सकेंगे, इत्यादि साधनाके कारण ही ये सब सुख और महत्व लोभके विषय हैं। किन्तु जिनके लिये हमें राज्य, भोग और सुख चाहिये, वे ही हमारे शत्रु वनकर युद्धमें खड़े हैं चाहे चे हमारा वध करनेके लिये प्रस्तुत हों तथापि हम राज्य और सुख दोनोंका एक साथ भोग करनेके लिये सहमत नहीं। वे हमारा वध करें, पर मैं उनका कभी वध नहीं कर सकता। यदि उनकी हत्या करनेसे तीनों लोकके राज्यपर अधिकार होता तो भी हम हत्या न करते, फिर पृथ्वीके निष्कंटक साम्राज्यकी तो चात ही क्या ! स्थूल दशीं होग—

> "न कांने विजयं कृष्णा नच राज्यं छखानिच।" एवं—"एतान्न इन्तुमिच्छामि व्रतोषिमधुसुद्न । ग्रपि त्रलोक्य राज्यस्यः हेतोः किंनु महीकृते॥"

वदन पढ़ोंके अर्धा पिछले अध्यायमें प्रयम ही लिखे जा उके हैं।

इस उक्तिसे मोहित होकर कहते हैं कि, अहो ! अर्जु नका क्या ही महान उदार और स्वार्थ रहित प्रममय भाव है। रक्तसे भरे हुए भोग और सुलकी अपेक्षा वह पराजय, मृत्यु और कठिनसे कठिन दुःख स्वीकार करते हैं।" किन्तु यदि अर्जुनके मनो-भावोंकी परीक्षा की जाय, तो यही ज्ञात होता है कि अर्जुनका भाव अत्यन्त क्ष्द्र, दुर्वलता सूचक और कादरता-पूर्ण है। कुल-की रक्षाके लिये अथवा वियजनोंके प्रेमके लिये कृपाके वशीभूत हो, रक्तपातके भयसे व्यक्तिगत स्वार्थत्याग करना अनार्योंके लिये महत् उदार भाव हो सकता है, किन्तु आर्योंके लिये वह मध्यम भाव है, हां धर्म और भगवत्प्रीतिके लिये खार्थ-त्याग करना ही उत्तम भाव है। दूसरोंके लिये कुलकी रक्षा और प्रियजनोंके प्रेमके कारण कृपापरवश हो रक्तपातके भयसे धर्मका पंरित्याग करना अधम भाव है। धर्म और भगवत्-प्रीतिके लिये स्रोह, कृपा और भयका दूमन करना प्रकृत आर्यभाव है। इस छुद्र भावका समर्थन करनेके लिये अर्जुनने खजनोंकी हत्याका पाप दिखाकर फिर कहा है कि, "धार्त्त-राष्ट्रोंके वधमें हमलेगोंको क्या सुख और हमारे मनकी क्या सन्तोष हो सकता है ? वे हमारे वन्धु-वांध्रव और आत्मीयस्वजन हैं, वेलेग यद्यपि अन्याय करते, हमसे शत्रुता करते, हमारा राज्य छीनते और सत्यका उल्लङ्घन करते हैं, तथापि उनका वध करनेसे हमें पाप ही होगा, सुख नहीं।" अर्जु न यह भूल गंये थे कि वे धर्म युद्ध कर रहे है, क्योंकि अपने अथवा युधिष्ठिर के

## इस गावको क्षुद्रता।

सुखके लिये श्रीकृष्ण द्वारा धार्त्तराष्ट्रोंका वध करनेके लिये नियुक्त नहीं हुए हैं, विहक धर्मकी स्थापना करना, अधर्मका नाश करना, क्षत्रिय धर्म पालन करना और भारतमें धर्मपर स्थित एक महत् सामाज्यकी स्थापना करना इस युद्धका उद्देश हैं। सारे सुखोंको जलांजलि देकर जीवनव्यापी दु:ख और यँत्रणाको सहन करते हुए भी इस उद्देश्यकी सिद्धि करना अर्जुनका कर्त्त-व्य है।



# कुलके नाराका वर्णन

for the second

न्तु अपनी दुर्वलताका समर्थन करनेके लिये अर्जु नने एक और अच्छी युक्तिका आविष्कार किया कि, इस युद्धमें कुलका नाश और जाति का नाश होगा, अतएव यह युद्ध धर्मयुद्ध नहीं, वरं अधर्मयुद्ध है। भाइयोंकी इस हत्यामें

मित्रद्रोह है, अर्थात् स्वभावतः अनुकूछ और सहायक छोगोंका अनिष्ठ करना है, और फिर अपने कुछ अर्थात् जिस कुछनामक क्षित्रियवंश और जातिसे दोनों दछवाछोंका जन्म हुआ है, उसका भी विनाश साधित होता है। प्रचीन काछमें जातियां प्रायः खूनके सम्बन्ध पर स्थापित ी। एक महान कुछ विस्तार पाकर जातिमें परिणत होता था, जैसे भोजवंश, कुछवंश आदि भारतकी जातिके अन्तर्गत कुछ विशेष एक एक वछशाछी जाति हो गये हैं। कुछमें जो अन्तर्विरोध और परस्पर एक दूसरेका अनिष्ट करनेकी संभावना होती है, उसीको अर्जु नने मित्रद्रोहके नामसे अभिहित किया। एक तरहसे यह मित्रद्रोह महा पाप है, इसिछये अर्थनीतिके हिसावसे यह महान दोष सित्रद्रोहमें परिणत है, क्यों कि कुछका नाश होना उसका अवश्यम्भावी फछ है, पूर्ण रूपसे पालन करना कुछकी उन्नति और अवस्थितिका कारण है, जिस महान आदर्श और कर्म-श्र'खठाको गाईस्थ्य जीवन और राजनी-तिक क्षेत्रमें पूर्वज स्थापित और रिक्षत करते आ रहे हों, उस

#### कुलके नाशका वर्णन।

आदर्शकी हानि अथवा श्र'खलाके ट्रटनेसे कुलका अथः पतन होता है। जवतक कुल सीभाग्यवान और वलशाली रहता है, तव तक यह आदर्श और कर्म-श्ट'खला रिक्षत रही है, कुलके श्लीण और निर्वल हो जानेसे तमाभावके प्रसारसे महान धर्ममें शिथि-लता आ जाती है, जिसके फलसे अराजकता, कुनीति आदि दोष कुलमें प्रविष्ट होते हैं, कुलकी देवियां दुश्चरित्रा होतीं एवं कुलकी पवित्रता नष्ट होती है आर नीच जातीय तथा विशेष नीच चरित्रके लोगोंके जन्मे हुए पुत्रोंसे महान कुलमें पुत्रोत्पादन होता है। इससे पूर्वजोंकी प्रकृत संतितके नारासे कुलका नारा करने वाला नरक के। प्राप्त होता एवं अधर्मकी वृद्धिसे वर्णसंकर-सम्भूत नैतिक अधोगित और नीच गुणोंके विस्तार तथा आराजकता प्रभृति दोपोंसे समस्त कुलका भी नाश होता एवं नरककी प्राप्तिके याग्य होता है । जतिधर्म और कुलधर्म दोनों ही का कुलके नाश होनेसे नाश होता है। जातिधर्म अर्थात समस्त कुळ समदायमें जा महान जाति होती है, वह जातिकी पुरुष-परम्परामें आया हुआ पुराना आदर्श और कर्म १८ खला है। इसके वाद अर्जुन फिर अपने पहले सिद्धान्त और कर्त्तव्य-कर्म विपयक निश्चयको प्रकट करके युद्धारम्भ होनेके ठीक समय पर गांडीव धनुप परि-·त्याग कर रथमें वैठ गये। कविने इस अध्यायके अंतिम श्लोकमें इशारेंसे जनाया है कि शोकसे अर्जुनकी वृद्धिमें भ्रम पैदा हो गया था, और उसने इस तरह क्षत्रियोंके अयोग्य अनार्य आचरण-का संकल्प किया था।

# विद्या और आविद्या।

हु अजुनके कुल नाश विषयक वातोंमें एक रेडिं अत्यन्त महत् और ऊ'चे भावकी छाया देख पाते हैं। इस भावके साथ जो महत्वपूर्ण प्रश्न मिला हुआ है, उसकी आलोचना गीताकी व्याख्या करने वालोंके लिये विशेष प्रयोजनीय है। हम यदि केवल गीताके आध्यात्मिक अर्थकी खोज करें अपने जातीय, गाईस्थ्य और व्यक्तिगत सांसारिक कर्म और आदर्शसे गीतामें वर्णित धर्मका पूर्ण विच्छेद करें तो हम उस भाव और उस प्रश्नके महत्व तथा उसकी प्रयोजनीयताको अस्वीकार करेंगे एवं गीतामें वर्णित धर्मका सर्वव्यापी विस्तार संकुचित करेंगे। शंकर प्रभृति जिन्होंने गीताकी व्याख्या की है, वे संसार-विमुख दार्शनिक अध्यात्म-विद्या परायण ज्ञानी या भक्त थे, गीतामें उन लोगोंने उसी आवश्यकीय ज्ञान और भावको ढूँढ़ा है जो उनके लिये प्रयोजनीय था और उसोको प्राप्त करके वे सन्तुष्ट हुए। जो लोग ज्ञानी, भक्त और कर्मी हैं, वे ही गीता-की गूढ़तम शिक्षाके अधिकारी हैं। गीताके वक्ता श्रीकृष्ण ज्ञानी और कर्मी थे, तथा पात्र था भक्त और कर्मी अर्जु न : उसकी ज्ञान-द्रष्टि खोलनेके लिये कुरुक्षेत्रमें श्रीकृष्णने इस शिक्षाका प्रचार किया। एक महान राजनीतिक संघर्ष गीताके प्रचारका कारण.

#### विद्या और आविद्या।

तथा उस संघर्षमें अर्जु नको महान राजनीतिक उद्देश्यकी सि-दिके यन्त्र और निमित्त रूपसे युद्धमें प्रवृत्त करना गीताका उद्देश्य एवं युद्धक्षेत्रही शिक्षा-शाला थी। श्रीकृष्ण श्रेष्ट राजनीतिक और योद्धा थे, धर्मराज्य स्थापित करना उनके जीवनका प्रधान उद्देश्य था, तथा अर्जु न भी क्षत्रिय राजकुमार था राजनीति और युद्ध उसका स्थभाव नियत कर्मथा। गीताके उद्देश, वक्ता, पात्र और प्रचारके कारणका अलग करनेसे गीताकी व्याख्या कैसे होसकेगी?

मानव संसारकी पांच मुख्य स्थापना अर्थात व्यक्ति, परिवार,वंश, जाति और मानव समिए—वहुत दिनोंसे विद्यामान है। इन्हीं पांचोंकी स्थापनापर धर्म भी स्थापित है। धर्मका उद्देश्य है। भगवत-प्राप्ति। भगवत् प्रातिके दो मार्ग हैं, विद्या पर करना एवं अविद्या पर अधिकार करना। वस ये ही दो आत्मज्ञान और र्डश्वर उपाय हैं। विद्याका मार्ग ब्रह्मको अभिव्यक्ति अविद्यामय प्रपंचका त्याग करके सिचदानन्दकी प्राप्ति अथवा परव्रह्ममें लय है और अविद्या का मार्ग सब जगह आत्मा और भगवानका दर्शन करके ज्ञानमय, मंगलमय, शक्तिमय परमेश्वरको भाई, खामी, गुरु, पिता, माता, पुत्र, कन्या, दास, प्रेमिक, पति और पत्नी रूपमें प्राप्त होना है। शान्ति विद्याका उद्देश्य है और प्रेम अविद्याका उद्देश्य है। किन्तु भगवानकी प्रकृति विद्या अविद्या मयी है। हम यदि केवक विद्यांके मार्गका अनुसरण करें तो विद्यामय ब्रह्म प्राप्त करेंगे, और यदि केवल अविद्याका अनुसरण करें ता

अविद्यासय ब्रह्म प्राप्त करेंगे। विद्या और अविद्या दोनोंका जा लोग अधिकारमें कर लेते हैं, वे ही पूर्णा रूपसे वासुदेवका प्राप्त करते हैं; वह विद्या और अविद्यासे न्यारे हैं। जो लोग विद्याके अन्तिम लक्ष्य तक पहुँ चते हैं, वेही विद्याकी सहायतासे अविद्या पर अधिकार करते हैं। ईशोपनिषद्में यह महान सत्य अत्यन्त क्ष्पष्ट भावसे व्यक्त किया गया है; जैसे—

ग्रंधं तमः प्रविशंति येऽविद्या मुपासते।
ततो भूय इव ते तमो य उ विद्यायाम् रताः॥
ग्रन्यदेवाहुविद्ययान्यदेवाहुरविद्यया।
इति ग्रुश्रम धीरानां येनस्तद्विचचित्तरे॥
विद्याञ्चाविद्याञ्च यस्तद्वेदोभयं सह।
ग्रविद्या मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृत मश्नुते॥

"जो अविद्यांके उपासक होते हैं, वे अन्य अज्ञानरूप तममें प्रवेश करते हैं। जिन धीर ज्ञानी पुरुषोंने हम लोगोंमें ब्रह्मज्ञान का प्रचार किया है, उनके मुँहसे सुना गया है कि विद्याका भी और अविद्याका भी फल है, ये दोनों फल विलक्कल स्वतन्त्र हैं। जो लोग विद्या और अविद्या दोनोंको भली भाँति समक्त पाते हैं, वेही अविद्या द्वारा मृत्युका क्रमोल्लङ्घ करके विद्या द्वारा अमृतमय पुरुषोत्तोमके आनन्दका भाग करते हैं।"

समस्त मानव-जाति अविद्या भाग करके विद्याकी ओर अग्रसर हो रही है, यही प्रकृत क्रमविकाश है। श्रेष्ठ, साधक, पागी, ज्ञानी, भक्त, और कर्मयोगी छोग ही इस महान शत्रु का विजंय करनेके छिये चढ़ाई करने वाछी से नाके अग्रगामी सैनिक हैं, जे

#### विद्या और आविद्या।

कि वहुत दूरी पर निश्चित किये हुए स्थान पर तीत्र गतिसे पहुंच कर छोट आते हैं और मानवजातिको सुसम्बाद सुनाते, मार्ग दिखलाते, तथा शक्ति वितरण करते हैं। खयं अवतार लेकर अथवा किसी व्यक्ति विशेषमें अपनी विभृति स्थापित कर मार्गको सुगम करते, अनुकूल अवस्था उत्पन्न करते तथा वाधाओंको दुर करते हैं। अविद्यामें विद्या, भोगमें त्याग. संसारमें सन्यास, आत्मामें सर्व-भूत, सर्भभूतोंमें आत्मा, भगवानमें जगत और जगतमें भगवानको देखना ही असली ज्ञान है, और यही मानव जातिका निर्द्धारित स्थानपर जानेके लिये निद्धि ए मार्ग है। आत्मज्ञानको संकीर्णता उन्नतिका प्रधान विघ्न और देहात्मक योध तथा स्वार्थ योध उस संकीर्णताका मूल कारण है; अतएव दूसरेको आत्मवत् देखना उन्नतिकी पहली सीढ़ी है। मनुष्य पहले पहल व्यक्ति लेकर रहता है, वह अपनी व्यक्तिगत शारीरिक और मानसिक उन्नति,भोग और शक्ति विकाशमें लीन रहता है। मैं देह हूं, मैं सन हूं, मैं प्राण हूं, शरीरका वल, सुख, सींद्र्य, मनकी तीव्रता, आनन्द् स्वच्छता, प्राणका तेज, भोग और प्रफुछता जीवनका उद्देश्य तथा उन्नति-की अंतिम अवस्था है, यह सब मनुष्यका पहला आसुरिक ज्ञान है। पर इसका भी प्रयाजन है, क्यों कि देह, मन और प्राणके विकाश तथा परिपूर्णताका पहले साधन करके पश्चात उस विक-शित शक्तिका दूसरोंकी सेवामें प्रयोग करना उचित है। इसीसे राक्षसी शक्ति-विकाश मानव जातिकी सभ्यताकी पहली अवस्था

है, पशु, पक्षी, असुर, और पिशाच तक मनुष्यके मन, कर्म और चरित्रमें लीला करते तथा विकाश पाते हैं। इसके वाद मनुष्य आत्मज्ञानका प्रसार करके दूसरेको आत्मवत् देखना आरम्भ करे तथा दूसरेके हितके लिये अपने स्वार्थका जलाञ्जलि देना सीखे। पहले परिवारका ही आत्मवत् देखे, स्त्री वचोंकी प्राण रक्षाके लिये प्राण त्याग करे तथा उनके सुखके लिये अपने सुखको जलाञ्जलि दै। उसके वाद वंश या कुलको आत्मवत् देखे, कुलकी रक्षाके लिये प्राण त्याग करे, अपनेको और स्त्री वचोंको वलि दे, कुलके सुख और गौरवकी वृद्धिके लिये अपने और स्त्री वचोंके सुखको जलाञ्जलि दे। पश्चात् जातिको आत्मवत् देखे, जातिकी रक्षाके लिये प्राण त्याग करे, अपनेको, स्त्री वचोंको तथा कुलको विल दे,-जैसा कि चित्तौरका राजपूत कुल सारी राजपूत जातिकी रक्षाके लिये वार वार अपनी इच्छासे वलि हुआ,— जातिके सुख और गौरवकी वृद्धिके लिये अपने, स्त्री वचों तथा कुलके सुख और गौरव वृद्धिको जलाञ्जलि दे। फिर समस्त मा-नव जातिको आत्मवत् देखे, मानवजातिकी उन्नतिके लिये प्राण त्याग करे, अपनेको, स्त्री वचोको, कुलको तथा जातिको बलि दे, मानव जातिके सुख और उन्नतिके लिये अपने, स्त्री वचोंके, कुलके तथा जातिके सुख और गौरव-बृद्धिको जलाञ्जलि दे। इस प्रकार दूसरेको आत्मवत् देखना,दूसरेके लिये अपनेको और अपने सुखको विल देना वोद्धधर्म और बोद्ध धर्मोत्पन्न खुष्टिधर्मनी प्रधान शिक्षा है। यूरोपकी नैतिक उन्नति इसी मार्गमें अगुसर हो रही है।

#### विद्या और आविद्या।

प्राचीन समयमें यूरोप निवासी व्यक्तिको परिवारके लिये और परिवारको कुलके लिये डुवाना सीखे थे, आधुनिक यूरोपियन कुलको जातिके लिये डुवाना सीखे हैं, तथा जातिको मानव जातिके लिये डुवानेका इस समय उनमें कठिन आदर्श कहकर प्रचार है। रहा है; टालस्टाय आदि परिडत एवं सोशलिए, अनार्किए इत्यादि नये आदर्श अनुमोदक दल इस आदर्शको कार्यमें परिणत करनेके लिये उत्सुक हुए हैं। यहांतक यूरोपकी पहुच हैं। वे अविद्याके उपासक हैं. प्रकृत विद्या उन्हें प्राप्त नहीं। अन्धम् तमः प्रविश्वन्ति ये अविद्यामुपासते।

भारतमें विद्या और अविद्या दोनों हीको पंडित लोग अधिकारमें किये थे। वे जानते थे कि अविद्याकी पंचप्रतिष्ठासे अलग
विद्याकी प्रतिष्ठा भगवान हैं, विना उनके जाने न तो अविद्या
ज्ञात ही होती है और न उसपर अधिकार ही होता है। अतएव
सिर्फा दूसरेको आत्मवत् देखकर ही नहीं वरं आत्मवत् पर देहेषु
अर्थात् अपनेमें और दूसरेमें समान भावसे भगवानक हैं देखते थे।
अपना उत्कर्ष करेंगे, अपने उत्कर्णसे परिवारका उत्कर्ण साधित
होगा; परिवारका उत्कर्ण करेंगे, परिवारके उत्कर्णसे जातिका
उत्कर्ष होगा जातिका उत्कर्ण करेंगे, जातिके उत्कर्णसे मानव
जातिका उत्कर्ण साधित होगा; यही ज्ञान आर्थ्यों की सामजिक
व्यवस्था और उनकी शिक्षाके मूलमें स्थापित है। परिवारके लिये,
कुलके लिये, समाजके लिये, तथा ईश्वरके लिये व्यक्तिगत
स्थाग करना आर्थ्यों का मज्जगत अभ्यास हैं। हमारी शिक्षामें

जो दोष या न्यूनता दिखाई पड़ रही है, वह दोष कई एक ऐत-हासिक कारणोंका फल है; जैसे, जातिको हम समाजमें देखते हैं और समाजके हितमें व्यक्तिका तथा परिवारका हित समकते हैं, किन्तु जातिके राजनीतिक जीवनका विकाश हमारे धर्मके अन्तर्गत मुख्य अंग कहकर गृहीत नहीं था। यह पश्चात्य देशोंकी शिक्षाका प्रभाव है। हमारी प्राचीन शिक्षामें महाभारत, गोता, राजपूतनाके इतिहास तथा रामदासकृत दास वोधसे ज्ञात होता है कि यह शिक्षा पहले हमारे देशमें ही थी। अतिरिक्त विद्याको उपासना तथा अविद्याके भयसे हम उस शिक्षाका विकाश नहीं कर सके; क्यों कि उस दोपमें तमसाच्छित्र होनेके कारण जाति धर्मसे च्युत होकर हम किन्द दासत्व, दुःख तथा अज्ञानमें पड़ गये थे। अविद्या पर भी हम अधिकार नहीं कर सके और विद्या भी खोने वैठे थे। तता भूय इन् ते तमे। य उ विद्यायां रताः।



## श्रीकृष्णका राजनीतिक उद्देश्य

ल और जाति मानव समाजके क्रमिक विकाश में भिन्न हैं; प्राचीन कालमें वह भिन्नता भारत तथा अन्य देशोंमें परिस्फुट नहीं हुई थी। कितने ही बढ़े बड़े कुलोंके समावेशसे एक जाति खड़ी होती थी! वे भिन्न भिन्न कुल एक

पूर्व-पुरुपके वंशघर थे; पर भिन्न वंशसे उत्पन्न होते हुए भी थे कुल प्रीति संस्थापनमें एक वंशसे उत्पन्न कहकर महण करने योग्य हैं। सारा भारत एक वड़ी जाति नहीं हुई, किन्तु जो वड़ो जातियां सारे देशमें फेलकर विराजमान थीं. उनमें एक सम्यता, एक धर्म एक संस्कृत भाषा एवं विवाह इत्यादि सम्बन्ध प्रचिति था फिर भी प्राचीन कालसे एक करनेकी चेष्टा होती आ रही थी, कभी तो कुरु, कभी पाञ्चाल, कभी कौशल और कभी मगध जाति देशका नेता या सार्व भीम राजा होकर साम्राज्य करती थी; किन्तु पुराना कुल धर्म और स्वाधीनता-प्रियता एकत्वकी ऐसी प्रवल अंतराय सृष्टि करती थी कि वह चेष्टा कभी अधिक दिनोंतक दिक नहीं सकी। भारतमें इस एकत्वकी चेष्टा तथा असपल सम्राज्यको चेष्टा पुण्य कर्म एवं राजाके कर्तव्य कर्ममें गिना जाता था। इस एकत्वका स्रोत इतना प्रवल हो गया था कि चेदिराज. शिशुपालके से तेजस्वी और दूरन्त क्षत्रिय भी युधिष्ठिर के साम्राज्य स्थापन करनेमें पुण्य कर्म समन्न कर योग दान

करनेके लिये सम्मत हुए थे। इस तरह एकत्व साम्राज्य या धर्मराज्यकी स्थापना करना ही श्रीकृष्णका राजनीतिक उद्देश्य था। मगध देशके राजा जरा संधने पहले ही ऐसी चेष्टा की थी, किन्तु उसकी शक्ति अधर्म और अत्याचारपर अवलम्बित होनेके कारण क्षण स्थायी स्थापना समभ्यकर श्रोकृष्णने भीम द्वारा उसका वध करा उस चेष्टाको विफल किया। श्रीकृष्णके कार्यका प्रधान वाधक था शर्वित और तेजस्वी कुरुवंश। कुरु जाति वहुत दिनोंसे भारतका नेतृत्व करनेवाली जाति थी-अंग्रे जीमें जिसे Hegemony कहते हैं अर्थात्, वहुत सी समान स्वाधीन जातिमें प्रधानत्व और नेतृत्व-इससे कुरु जातिका पुरुष पराम्परागत अधिकार था। श्रीकृष्ण यह वात अच्छी तरह समकते थे कि, जव तक इस जातिका वल और गर्व अक्षुण्णभाव से रहेगा, तव तक भारतमें एकत्व स्थापित नहीं होगा। इसीसे श्रीकृष्णका कुरु जातिका नाश करनेके लिये दृढ़ निश्चय करना पड़ा किन्तु भारतके साम्राज्यपर कुरु जातिका चिरकालसे अधिकार था, श्रीकृष्ण इस वातको विस्मृत नहीं हुएथे,जो धर्मतः किसीको भी प्राप्य है, उससे उसको वंचित रखना अधर्म समभ्यकर कुरु जातिके न्यायतः राजा और प्रधान युधिष्टिरको भावी सम्राट के पद्पर नियुक्त करनेके लिये श्रीकृष्णने मनोनीत किया था। श्रीकृष्ण परम धर्मिक थे, समर्थ होते हुए भी स्नेहके वशीभूत हो उन्होंने अपने प्रिय यादव कुलको कुरु जातिके राज्य सिंहासन थर वठानेकी चेष्टा नहीं की, और न पाएडवोंमें ज्येष्ठ युधिष्ठिरकी

#### श्रीकृष्णका राजनीतिक उद्देश्य।

अवहेलना करके अपने प्रियतम सखा अर्जु नको ही उस पद्पर नियुक्त किया। किन्तु केवल उम्र या पूर्व अधिकार देखनेसे अनिष्टकी सम्भावना होती है, अतः गुण और समर्थ्य भी देखना होता है। राजा युधिष्टिर यदि अधार्मिक, अत्याचारी या अशक्त होते, तो कृष्ण किसी दूसरे व्यक्तिकी खोज करनेके लिये वाध्य होते युधिष्टिए जिस तरह वंशके कमानुसार तथा उचित अधिकार और देशको पुरानी प्रचलित प्रथाके अनुसार सम्राट् होनेके उप-युक्त था, उसी तरह गुणोंसे भी राज्य पदके स्वाभाविक अधि-कारी थे। उनकी अपेक्षा तेजस्वी और प्रतिभावना वहुत से वड़े वड़े वीर राजा थे, किन्तु केवल वल और प्रतिभाके कारण कोई राज्यका अधिकारी नहीं होता, धर्मरक्षा, प्रकृति-रञ्जन तथा देशरक्षा करना राजाका प्रधान गुण है। पहले दो गुणों अर्थात्, धर्मरक्षा और प्रकृति रञ्जन करनेमें युधिष्टिर अतु-लनीय थे. वे धर्मक्षत्र,दयावान,त्याय परायणता, सत्यवादी, सत्य प्रतिज सत्यकर्मा तथा प्रजाके अत्यन्त प्रिय थे। अन्तिम आव-श्यक गुण अर्थात् देशरक्षा करनेमें जो उनमें न्यूनता थी, उसे उनके महावीर दो भाई भीम और अर्जु न पूरा करनेमें समर्थ थे। पांची पाएडवोंके समान पराक्रमी राजा या वीर पुरुप सम कालीन भारतमें दुसरा कोई नहीं था। अतएव कंटक स्वस्तप जरा सन्यका वध करके श्रीकृष्णके परामर्शसे राजा युधिष्टिर ने देशकी प्राचीन प्रणालीके अनुसार राजस्य यज्ञ किया एवं देशके सम्राटका आसन प्रहण किया।

श्रीकृष्ण घार्मिक और राजनीतिज्ञ थे। देशके धर्म, देशकी प्रणाली और देशके सामाजिक नियमोंके अन्तर्गत कर्म करके यदि उनके महान उद्देश्यकी सिद्धि होनेकी सम्भावना थी, तो फिर वे उस कर्मकी हानि, उस प्रणालीका उल्लङ्गन तथा उस नियमको भङ्ग क्यों करते ? अकारण ही इस प्रकार राष्ट्र-विष्ठव और समाज-विष्ठव करना देशके लिये हानिकारक होता है। यही कारण है कि श्रीकृष्ण पहले पुरानी प्रणलीकी रक्षा करते हुए उद्देश्य-सिद्धिके लिये सचेष्ट हुए थे। किन्तु, देशकी प्राचीन प्रणालीका यह दोष था कि उससे चेष्टा सफल होने पर भी वह फल स्थायी होनेके लिये वहत ही कम सम्भावना थी। जिनका सामरिक वल वढ़ा हुआ होता, वे राजस्य यज्ञ करके सामाट हों सकते थे अवश्य किन्तु उनकी भावी सन्ताने तेज हीन होते ही उस उच पदसे अपने आप ही गिर पड़तीं थीं ठीक ही है जिस तेजस्वी वीर जातिके लोग उनके पिता या पितामह के वशमें हुए थे, वे विजय करने वालेके पुत्र या पौत्रकी अधी-नता स्वीकार क्यों करेंगे? क्योंकि यह वंशगत अधिकार तो है नहीं, राजसूय यज्ञ अर्थात् असाधारण वल वीर्य ही उस सामाज्यका मूल है, फिर जब जिसका अधिक वल वीर्य होगा वह यज्ञ करके समाट हो जायगा। अतएव युधिष्ठिएके साभ्राज्यके स्थायी होनेकी कोई आशा नहीं थी। थोड़े दिनके लिये पुधानत्व या Hegemony ही हो सकता था। इस प्रथाका एक और दोष यह था कि, नये नये सम्राटोंके अक्स्मात वलके

#### श्रोकृष्पका राजनीतिक उद्देश्य।

चढ़ने और प्रधानता पानेसे देश के चळहूस असहिष्णु तेजस्वी सित्रयों के हिदयमें ईपांकी अग्नि प्रज्विकत हो उठती थी, फिर उनके मनमें इस विचारका सहज ही उठना सम्भव हो जाता था कि अमुक व्यक्ति सम्राट कैसे रहेगा, हम क्यों नहीं होंगे। अस्तु, युथिष्ठिरके कुटुम्बी क्षत्रिय लोग इसी ईपांके कारण उनके शब्दु हुए और उसके पितृत्य वंशजोंने चतुरतांसे उन्हें (युधिष्ठिरको ) पदच्युत और निर्वासित किया। दोषकी पृणालीका दोष धोड़े ही दिनोंसें व्यक्त हुआ।

श्रीकृष्ण जिस प्रकार धर्मिक थे उसी प्रकार राजनीतिज्ञ भी थे। वे कभी भी सदोप, श्रहितकर या समयके अनुपयुक्त प्रणालो, उपाय या नियमको बदलनेतें पीछे नहीं होते थे। वे उस युगके प्रधान विष्ठवकारीथे। राजा भूरिश्रवाने श्रीकृष्णको भर्त्सना करनेके समय समकालीन पुराने मतोंके बहुतसे भारतीयोंके उदाहरण देकर कहा था कि, कृष्ण और कृष्णकी आज्ञापर चलनेवाले यादव कुलके लोग कभी भी धर्मके विरुद्ध वर्चाव करने या धर्म को नष्ट करनेमें कुण्डित नहीं होते, जो कृष्णकी रायसे काम करेगा वह निश्चयही बहुत शीश्र पापमें पतित होगा। क्यों नहीं पुरानी लकीरके पीछे फकीर रहनेवालोंके मनमें नया साहस ही पाप हैं। श्रीकृष्णने युधिष्ठिरके पतनमें समक्ता, क्यों न समक्ते, वे भगवान थे, पहले ही जानते थे.—िक, हापरयुगकी उपयोगी प्रधा कलिके लिये कभी भी मान्य नहीं। अतप्व उन्होंने और उस तरहकी चेष्टा नहीं की, कलिके उचित भेद-दएड प्रधान राज-

नीतिका अनुसरण कर गर्वित दूप्त क्षत्रिय जातिके वलके नाशसे भविष्यके साम्राज्यको निष्कंटक करनेमें सचेष्ट हुए। कौरवोंके पुराने समकक्ष शत्रु पाञ्चाल जातिको कुरु-ध्वंश करने के लिये तैयार किया, जितनी जातियां कौरवोंके द्वेषसे युधि-ष्टिरके प्रेम या धर्मराज और एकताकी आकांक्षामें आकृष्ट हो सकीं, सवको उसी पक्षमें खींच लिया एवं युडका उद्योग कराया। जो सन्धिकी चेष्टा हुई उसमें श्रीकृष्णकी आस्था नहीं थी, वह जानते थे कि सन्धिकी सम्भवना नहीं है और यदि सन्धिः स्थापित भी होगी तो वह स्थायी नहीं हो सकती। इतने पर भी धर्म और राजनीतिके खातिरन वह सन्धिकी चेष्टामें प्रवृत्त हुए इसमें सन्दे ह नहीं कि, कुरुक्षेत्रका युद्ध श्रीकृष्णकी राजनीतिका फल था और कुरुवंस, क्षत्रियध्वंस निष्कंटक सोम्राज्य तथा भारतका एकत्व स्थापन उनका उद्देश्य था। धर्मराज्य स्थापन के लिये जो युद्ध था वह धर्मयुद्ध था, उस धर्मयुद्धका ईश्वर-का निर्द्धि किया हुआ विजेता था दिव्य शक्ति प्राप्त महारथी अर्जु न। अर्जु नके शस्त्र त्याग करनेसे श्रीकृष्णका राजनीतिक पिरिश्रम विफल होता जिससे भारतका एकत्व साधित न होता और देशके भविष्यमें वहुत शीघ्र घोर कुफल पैदा होता।

# श्रातृवध और कुल नारा

To Des

THE REPORT OF THE PARTY OF THE

अर्जुनकी सारी युक्ति कुलके हितके लिये थी, स्तेहके वशमें होनेके कारण उनके मनमें जातिके हितकी चिन्ता संकुचित हुई थी। वह कुरुवंशके हितके लिये भारतका हित भूल गये थे, अधमेंके भयसे धर्मको जला-

ज्ञाल देनेके लिये कमर कसकर तैयार थे। यह वात सव लोग जानते हैं कि स्वार्थके लिये भ्रातृवध करना महापाप है, किन्तु भ्रातृ प्रेमके कारण जातिके अनर्थ होनेमें सहायक होने तथा जाती य हित साधनसे विमुख होनेका; पाप उससे महान है। अर्जुन यदि शालत्याग करते हैं तो अधमकी जीत होगी, दुर्योधन मारतमें प्रधान राजा और सारे देशका नेता होकर जातीय चरित्र और क्षत्रिय कुलके आचरणको अपनी कुदृष्टिसे कलुपित करेगा, भारतके प्रवल पराकान्त समस्त कुल स्वार्थ, इर्पा और विरोध प्रियताकी प्रेरणासे एक दूसरेका नाश करनेके लिये उद्यत होंगे, देशको एकत्रित नियंत्रित और शक्तिके समावेशमें सुरक्षित करनेके लिये कोई निष्कंटक धर्म प्राण राजशिक नहीं रहेगी, ऐसी अवस्थामें जो विदेशी आक्रमण उस समय भी रुके हुए समुद्रकी

तरह भारत पर पड़कर उसका नाश करनेके लिये प्रस्तुत हो रहा था, वह असमयमें आकर आयोंकी सभ्यता नष्ट करके जगत्में भावी हितकी आशा निर्मूल करता। श्रीकृष्ण और अर्जुन द्वारा धापित साम्राज्यके नाशसे दो सहस्त्रवर्ष वाद भारतमें जो राज-नीतिक उत्पात आरम्भ हुआ था, वह उसी समय आरम्भ हुआ होता।

लोग कहते हैं कि अर्जुनने जिस अनिष्टके भयसे यह आपित की थी, कुरुक्षेत्र युद्धके कारण ठीक वही अनिष्ट हुआ। भ्रात्वध, कुल नाश, जातिनाश ये कुरुक्षेत्र युद्धके ही फल हैं। कुरुक्षेत्र युद्ध ही कलिके प्रारम्भ होनेका कारण है। इस युद्धमें भीषण भातवध हुआ, यह सत्य है। पर देखना यह है कि, इसके सिवा और किस उपायसे श्रीकृष्णका महान उदेश्य साधित होता ? इसी लिये ही श्रीकृष्णने सन्धि-प्रार्थनाकी विफलता जानते हुए भी सन्धिसापनके लिये पूर्ण चेष्टा की, यहां तक कि पांच गांव भी वापस मिलनेसे युधिष्ठिर युद्धमें प्रवृत्त न होते, पैर रखनेके लिये इतना ही स्थान पानेसे श्रीकृष्ण धर्मराज्य स्थापित कर सकते। किन्तु दुर्योधनका दूढ़ निश्चय था कि, श्रुच्यात्रंनैव दास्यामि विना युद्धेन केशव। जिस समय सारे देशका भविष्य युद्धके फल पर निभेर करे, उस समय भ्रातृवधके भयसे महान कर्माको न करना अधर्म है। परिवारके हितको जाति और जगत्के हितके लिये छोड़ना चाहिये, भाईके स्नेह और पारिवारिक भलाईके मौहमें पड़कर करोड़ों मनुष्योंका सर्वनाश करना ठीक नही, न करोंड़ो

#### भ्रातृवध और कुळ नाश।

मनुष्योंके भावी सुख या दुःखमोचनको नष्ट करना ही ठीक है, क्योंकि उससे भी व्यक्तिको और कुछको नरक प्राप्त होता है।

कुरक्षेत्रके युद्धमें कुलका नाश हुआ था, यह वात ठीक है। इस युद्धके कारण महा प्रतापानिव कुरुवंशका एक तरहसे लोप हो गया। किन्तु कुरुजातिके लोप होनेसे यदि सारे भारतकी रक्षा हुई, तो फिर उस कुरुवंशके नाशसे क्षति न होकर लाभ ही हुआ समफना चाहिये। जैसे पारिवारिक हितकी माया है, वैसे ही कुल पर भी माया है। देश भाईको हम कुछ नहीं कहेंगे, देश-चासीके साथ विरोध नहीं करेंगे, वे अनिष्ट करते, आततायी होते, देशका सवेनाश करते हुए भी भाई और स्नेहके पात्र हैं, चूं तक न करके हम सब कुछ सहन करेंगे, हम लोगोंमें जो - हो हणवी मायासे उत्पन्न अधर्म और धर्मके उदयसे बहुतों की वृद्धि नष्ट होती है, वह कुलकी मायाके मोहसे उत्पन्न है। अकारण या स्वार्थके लिये, नितान्त प्रयोजन और आवश्यकताके अभावमें देश भाइयोंके साथ विरोध और कलह करना अधर्म है। किन्त जो देश भाई जनमभूमिके अनिष्ट करनेमें कटिवद व्यक्तिको चप-चाप देखता हुआ उसे सहन करता है वह मातृ हत्या या अनिष्ट ·व्यवहारको आश्रय देकर और भो गुरुतर पाप करता है। शिवा-जी जिस समय मुसलमानोंके पृष्ठपोपक देश भाइयोंका संहार करनेके लिये गये, उस समय यदि कोई कहता कि अहा ! "भया करते हो, ये देशभाई हैं, चुपचाप सहन करो, यदि मुगल महाराष्ट्र देश पर अपना अधिकार करें तो करने दो, मराठोंमें

ही प्रेम रक्खो. तो क्या यह बात विलक्कल ही हास्यजनक प्रतीत न होती ? अमेरिकनोंने जिस समय दासत्व प्रथा उठानेके लिये देशमें विरोध और अन्तस्थ युद्ध आरम्भ करके हजारों भाइयों-का संहार किया, था उस समय क्या उन्होंने कुकर्म किया था ? ऐसी अवस्थामें देश भाइयोंके साथ विरोध तथा देश भाइयोंको युद्धमें मारना ही जाति और जगत्की भलाईका एकमात्र उपाय होता है ! इससे यदि कुलके नाशकी आशंका हो तो भी जाति और जगतके हितसाधनमें शान्त नहीं होना चाहिये। अवश्य ही यदि कुलकी रक्षा करना जातिकी भलाईके लिये आवश्यक हो, ते। समस्या जटिल होती है। महाभारतके युगमें भारतमें जाति खापित नहीं हुई थी । उस समय सव लोग अपने कुलको ही मानव जातिका केन्द्र जानते थे। इसी लिये भीष्म, द्रोण प्रभृति जो कि पुरानी विद्याके आकर थे, पांडवोंके विरुद्ध युद्ध किये थे। वे जानते थे कि धर्म पांडवोंकी ओर रहनेमें था, यह भी जानते थे कि महान साम्राज्यकी स्थापनामें सारे भारतका एक केन्द्रमें बांधनेकी आवश्यकता थी। किन्तु वे यह भी जानते थे कि कुल ही धर्मकी प्रतिष्ठा और जातिका केन्द्र है, कुलके नाश हो जानेसे धर्मकी रक्षा और जातिकी स्थापना असम्भव है। अर्जुन भी इस भ्रममें पड़ गये थे। इस युगमें जाति ही धर्मकी प्रतिष्ठा और जातिका केन्द्र है। जाति रक्षा ही इस युगका प्रधान धर्म तथा जाति नाश ही इस युगका ऐसा महापाप है जिससे किसो प्रकार छुटकारा नहीं हा सकता। किन्तु ऐसा भी युग आ

## भ्रातृवध और कुल नारा।

सकता था जब कि एक बृहत् मानव समाज प्रतिष्ठित करनेके लिये उस समय कदाचित् जगत्के बड़े बड़े ज्ञानी और कर्मी जातिकी रक्षाके लिये युद्ध करेंगे और दूसरी ओर श्रीकृष्ण विष्ठवकारी होकर नया कुरुक्षेत्र युद्ध तैयार करके जगत्का हित साधन करेंगे।



# श्रीकृष्णकी राजनीतिका फल

हले हपाके आवेशमें अर्जुन कुलके नाश पर अधिक चिन्तित हुआ, क्योंकि बहुत बड़ी सेनाको देखकर कुलकी और जातिकी चिन्ता अपने आपही मनमें उठ:गवी। कहा जा चुका है कि कुलकी चिन्ताका होना उस समयके भारतावसियोंके लिये खाभाविक थी। जिसप्रकार जातिके हितकी चिन्ता वर्त-

मान समयकी मनुष्य जातिके लिये स्वाभाविक है। किन्तु कुलके नाश होनेसे जातिकी प्रतिष्ठाका नाश होगा, यह आशंका क्या निर्मू लक्ष थी? वहुतसे लोग कहते हैं कि, अर्जु नको जिस वातका भय था, वास्तवमें वही हुआ, करुक्षेत्र युद्ध भारतकी अवनित और दीर्घकाल व्यापी पराधीनताका मूल कारण है। तेजस्वी स्वित्रय कुलके नाश और क्षात्र तेजके हाससे भारतका विषम अमंगल हुआ है। एक सुप्रसिद्ध विदेशी महिला, जिसके चरणोंमें वहुतसे हिन्दू अभी शिष्य भावसे मस्तक भुकाते हैं, यह कहनेमें भी संकुचित नहीं हुई कि क्षत्रियोंके नाशसे अंग्रे जोंके साम्राज्य स्थापनका मार्ग सुगम करना ही स्वयं भगवान श्रोकृष्णके अवतीर्ण होनेका असली उद्देश्य था। हमारी धारणा है कि,

#### श्रीकृष्णकी राजनीतिका फल।

जो लोग इस तरहकी चेतुकी चार्ते कहते हैं, वे विषयको विना समझे अत्यन्त ओछे राजनीतिक तत्वोंके वशवर्ती होकर श्रीकृष्ण-की राजनीतिका दोप दिखाते हैं। यह राजनीतिक तत्व म्लेन्छ-विद्या और अनार्योकी चिन्ता प्रणालीसे उत्पन्न है। अनार्य लोग आसुरिक चलसे वली और उसी चलको स्वाधीनता ओर जातीय महत्वकी एक मात्र मित्ति कहना जानते हैं।

जातीयं महत्त्व केवल क्षत्रातेजपर खापित नहीं हा सकता, चारों वर्णों का चतर्विध तेज ही उस महत्त्व की खापना है। सान्विक ब्रह्मतेज राजसिक क्षात्रतेजको ज्ञान, विनय और दूसरोंके हितकी चिन्ताकी मध्र एंजीवनी सुधामें जीवित रखती है और क्षात्रतेज शान्त ब्रह्मतेजकी रक्षा करता है। क्षत्रतेजसे रहित ब्रह्मतेज तमोभाव द्वारा घिरकर शुद्रत्वके निकृष्ट सब गुणोंको आश्रय देना है, अतएव जिस देशमें क्षत्रिय नहीं रहते, उस देशमें ब्राह्मणोंका रहना निषिद्ध ठहरोया गया है। यदि क्षत्रिय-वंशका लोप हो जाय तो नये क्षतियोंको कायम करना ब्राह्मणोंका प्रथम कर्त्त त्र है। ब्रह्मतेज-रहित क्षात्रतेज दुर्दान्त उद्दाम आसु-रिक वलमें समिलित हो पहले दूसरेके हितका नांश करनेमें चे-प्रित होता और फिर अन्तमें खयं नप्ट हो जाता है। एक रोमन किन ठीक कहा है कि, असुर लोग अपने वलातिरेकसे पतित होकर जडसे नए हो जाते हैं। सत्त्व रजको उत्पन्न करेगा और रज सत्वको रक्षा करता हुआ सात्विक कार्यमें नियुक्त होगा. जिससे व्यक्ति और जातिका मङ्गल होना सम्भव है। सत्व यदि

रजको निगल जाय और रज सत्वको निगल जाय तो तमके प्रादुर्भावसे विजयी गुण स्वयं पराजित होता और तमागुणका हो राज्य होता है। ब्राह्मण कभी भी राजा नहीं हो सकते। क्षत्रियों का नाश होनेसे शूद्र राजा होंगे, ब्राह्मण तामिक हो धनकी लालचसे ज्ञानका विकृत करके शूद्रोंके दोस होंगे, आध्या-त्मिक भाव निश्चे प्रताको पोषण करेगा और स्वयं खिन्न होकर धर्मकी अवनतिका कारण होगा। विना क्षत्रियोंके श्रद्र-शासित जातिकी दासता अवश्यम्भावी हैं। भारतमें यही अवस्था घट रही है। दूसरी ओर आसुरिक वलके प्रभावसे क्षणिक उत्ते-जनामें शक्तिका सञ्चार और महत्व हो सकता है अवश्य, किन्तु शीव ही सम्भवत: दुर्वलता, ग्लानि और शक्तिका नाश होनेके कारण देश ढोला पड़ जाता है, अथवा राजसी भोग, दम्भ और स्वार्थके वढ़ जानेसे जाति अनुपयुक्त हो महत्वकी रक्षा करनेमें असमर्थ होती या भीतरी विरोध, दुनींति और अत्याचारसे देश मटियामेट होकर शत्रुके पंजेका शिकार ही जाता है। भारत और यूरोपके इतिहासमें इन सव परिणामोंके अनेकावेक उदाहरण पाये जते हैं।

महाभारतके समयमें आसुरिक चलके भारसे पृथ्वी अिंश्र हो गई थी। भारतमें ऐसा तेजस्वी पराक्रमशाली प्रचएड क्षित्र-योंके तेजका विस्तार न तो पहले ही कभी था और न चाद ही हुआ, किन्तु उस भीषण बलके सदुपयोग होनेकी सम्भावना बहुत ही कम थी। जो लेग इस बलके आधार थे, वे सभी असुर

#### श्रीकृष्णकी राजनीतिका फल।

प्रकृतिके थे, अहङ्कार, दर्प, स्वार्थ और स्वेच्छाचार उनके मजागत था। यदि श्रोक्रपा इस वलका नाश करके धर्मका राज्य स्थापन न करते, तें। जिन तीन तरहके परिणामोंका वर्णन हमने किया है उन तीनोंमें से एक न एक निश्चय ही होता। भारत असमयमें ही म्लेच्लोंके हाथमें पडता। स्मरण रखना चाहिये कि पांच हजार वर्ष पहले कुरुक्षेत्र युद्ध हुआ है, ढाई हजार वर्ष चीतने वाद म्लेच्छोंका पहला आक्रमण हुआ और वे सिन्धु नद्के इस पारतक पहुंचनेमें सफल हुए हैं। अतएव अर्जुन द्वारा स्थापित धर्मराज्यने इतने दिनों (ढाई हजार वर्ष) त्तक ब्रह्मतेज और क्षत्रतेजके प्रभावसे देशकी रक्षा की है। उस समय भी सञ्चित क्षात्रतेज देशमें इतना था कि उसके थोड़े अव-शेष अंशने ही दे। हजार वर्ष तक देशकी वचा कर रखा। चन्द्र-गुप्त, पुष्यमित्र, समुद्र:गुप्त, विक्रम, संग्रामसिंह, प्रताप, राजसिंह, प्रतापादित्य, शिवाजी इत्यादि महापुरुपोंने उस क्षात्रतेजके वलसे ही देशके दुर्भाग्यके साथ संग्राम किया है। किन्तु अभी हालहीमें गुजरात युद्धमें और रुक्ष्मीवाई ( फांसीकी रानी ) की चितामें उसका वचा हुआ अ'श जल कर लोप हो गया। उस समय श्रीकृष्णुके राजनीतिक कायेका सुन्दर फल और पुण्य नाश हो नाया और भारतको जगत्की रक्षा करनेके ग्लिये किर पूर्णावतार की आवश्यकता हुई। उस अवतारके फिर लुप्त ब्रह्मतेजको प्रकट करनेसे, वह ब्रह्मतेज क्षात्रतेज उत्पन्न करेगा । श्रीकृप्णने भारतके आत्रतेजको कुरुक्षेत्रके रक्त सागरमें वहा नहीं दिया, वरं आसु-

रिक चलका नाश करके ब्रह्मतेज और क्षात्रतेज दोनों हीकी उन्होंने रक्षा की है। उन्होंने आसुरिक चलदृष्त क्षत्रिय-चंशके संहारसे उद्दाम रजशक्तिको छिन्नभिन्न कर दिया, यह ठीक है। इस प्रकार महाविष्लव, भीतरी विरोधके उत्कर भोग द्वारा नाश करके निगृहीत करना, उद्दाम क्षत्रियकुलका संहार सर्वथा अनिष्टकर नहीं है। भोतरी विरोधसे रोमन क्षत्रियकुल नाश और राजतन्त्र स्थापनसे रोमके विराट् साम्राज्यने अकाल ही नाशके ब्राससे रक्षा पायी था। इङ्गलैग्डमें श्वेत और एक गुला-चके भीतरी विरोधके कारण क्षत्रियकुलके नाशसे चौधे एडवर्ड, अष्टम हेनरी और रानी एलिजयेथने सुरक्षित पराक्रमशाली संसारविजयी आधुनिक इङ्गलैग्डको भित्ति स्थापित करने पायी हैं। कुन्क्षेत्र युद्धमें भारतने भी वैसी हो रक्षा पायो।

कलियुगमें भारतको अवनित हुई है, यह कोई भो अस्वीकार नहीं कर सकता। किन्तु अवनित आनयन करनेके लिये भगवान कभी अवतीर्ण नहीं होते। धमरक्षा, विश्वरक्षा तथा लोक रक्षाके लिये अवतार है। खास करके कलियुगमें ही भगवान पूर्ण कपसे अवतीर्ण होते हैं, इसका कारण यह है कि, कलिमें मनुष्यकी अवनितका अधिक डर रहता है और स्वामाविक ही अधर्म बढ़ता है, अतएव मानवजातिकी रक्षा, अधर्मनाश, धर्म-खापन और कलिको गतिको रोकनेके लिये इस युगमें फिर फिर अवतार होता है। श्रोकृष्ण जब अवतीर्ण हुए, कलिके राज्यका आरम्भ होनेका समय था, उन्होंके आविर्भावसे डर कर किल

# श्रीकृष्णको राजनीतिका फल ।

सपने राज्यमें भी पैर नहीं रखने पाता, उन्हीं के प्रसादसे प्रीक्षितने किको पांच गांच दान करके उसीके युगमें उसका एकाधिपत्य स्थिनत रक्खा। जो किल्युगके प्रारम्भसे अन्ततक किलके साथ मनुष्यका घोर युद्ध चल रहा है ओर चलेगा, उस संग्रामके सहायक और नायक रुपमें भगवोनके अवतार और विभृतिका किलमें वार वार आना है, उस संग्रामके उपयोगी ब्रह्मतेज, ज्ञान, भिक्त, निष्काम कर्मकी शिक्षा और रक्षा करनेके लिये भगवानका किलके मुखमें मानव शरीरका घारण करना है। भातरकी रक्षा मानव-कल्याणकी भिक्ति और आशास्यल है। भगवानने कुरुक्षेत्रमें मानव समाजकी रक्षा की है। उस रक्त समुद्रमें नये जगत्के लीलापद्मपर कालकपी विराद् पुरुपने विहार करना आरम्म किया था।



# द्वितीय अध्याय।

#### सञ्जयउवाच ।

तं तथा कृपयाविष्टमश्रुपूर्णाकुलेचगाम्। विपीदन्तमिदं वाक्यसुवाच मधुसूदनः॥१॥

सञ्जयने कहा-

इस प्रकार करुणासे ज्याप्त, आँखोंमें आँस् भरे हुए और विवाद पानेवाले अर्जुनसे मधुसदन (श्रीकृष्ण) यह वोले —

श्रीभगवानुवाच।

कुतस्त्वा कश्मलिमदं विपमे समुपस्थितम् श्रनायजुष्टमस्वर्ग्यम कीर्तिकरमर्जुन ॥ २ ॥

श्री भगवानुवाच—

हे अर्जु न! संकटके इस प्रसंगपर यह मोह कहांसे आ गया, जिसका कि आर्यों ने आचरण नहीं किया, जो अधोगित को पहुंचानेवाला है और जो दुष्कीर्त्तकारक है ?

> क्लैव्यंसाल्स गमः पार्थ नैतत्वय्युपपद्यते । जुदं हृदयदौर्वल्यं त्यक्त्वोतिष्ठ परंतप ॥ ३ ॥

हे पृथाके पुत्र अर्जुन ! हे शत्रुद्मनमें समर्थ काद्रता. मत ग्र-हण करो, यह तुम्हारे लिये विलक्कल अनुपयुक्त है। इस "क्षुद्र सनकी दुर्वलताका त्याग करके उठो ।

( ८२ )

## श्रीकृष्णका उत्तर।

हप्णाने देखा कि अर्जु न कृपाके वशीभृत हो गया है, विपादने उसको अपना ग्रास बना लिया है। इस तामसिक भावको दूर करनेके लिये अन्त-यामीने अपने प्रियसखाको क्षित्रयोचित तिरस्कार किया, जिससे उसमें राजसिक भाव जागरित करे। उन्होंने कहा कि, देखो यह तुम्हारे पक्षका स समय यदि तुम अस्त्र परित्याग करोगे तो

होकर तमको दूर करे। उन्होंने कहा कि, देखो यह तुम्हारे पक्षका सङ्कटकाल है, इस समय यदि तुम अस्त्र परित्याग करोगे तो उससे पूर्ण विपत्ति और नाशकी सम्भावना है। रणक्षेत्रमें अपने पक्षका त्याग करना तुम्हारे समान क्षत्रिय श्रेष्ठके मनमें उठनेकी चात नहीं, कहांसे हठात् यह दुर्वृद्ध तुम्हारी हो गई? तुम्हारा भाव दुर्वलतापूर्ण और पापपूर्ण है। अनार्य लोग इस भावकी प्रशंसा करते हैं, उसके वशमें रहते हैं, किन्तु आर्थ्यों के लिये यह भाव सर्वया अनुचित है, यह परलोककी स्वर्ग प्राप्तिमें विद्य डालनेवाला एवं इस लोकमें यश और कीचिको लोप करनेवाला है। इसके अतिरिक्त भगवानने और भी अर्जुनका तिरस्कार किया। यह भाव कादरतापूर्ण हैं, तुम वोर श्रेष्ठ हो, तुम जेता हो, तुम कुन्तीके पुत्र हो, भला तुम इस तरह वात कहते हो? हृदयकी इस दुर्वलताको छोड़ो, और उठो, तुम अपने कर्त्त व्य

( <2 )

# कृपा श्रीर दया ।

भ्रू भू कृपा द्याका विरोधी भाव भी हो सकता है।
भू कृपा द्याका विरोधी भाव भी हो सकता है।
भू कृप द्याके वशीभूत हो जगत्का कल्याण करते
भू भू हम द्याके वशीभूत हो जगत्का कल्याण करते
भू भू भू हम द्याके दु:ख, जातिके दु:ख, दूसरोंके दु:खको मोचन करते हैं। यदि अपने दु:ख या व्यक्ति विशेषके दु:खको सहन न कर सकनेके कारण उस कल्याण साधनमें निवृत्त होते हैं, तो वह हमारी दया नहीं, कृपांके आवेशमें होना है। सम-स्त मानव जातिका यां देशका दुःखमोचन करनेके लिये उठना, यह भाव दयाका है। रक्तपानके भयसे, प्राणोहिंसाके भयसे उस पुण्य कार्यसे विरत होना, जगतके और जातिके दुःखकी चिर-ष्यायितामें साथ देना, यह भाव कृपाका है। लोगोंके दुःखमें दुखी होकर जो दुःखमोचन को प्रवल प्रवृत्ति हैं उसको द्या कहते हैं। दूसरोंके दुःखको चिन्तामें या दुःखको देखनेसे कातर होना, इस भावको कृपा कहते हैं। कातरता द्या नहीं, कृपा है। द्या बलवानोंका धर्म है और ऋपा दुर्बलोंका धर्म है। दयाके आवेश में वृद्धदेव स्त्री-पुत्र, पिता-माता, वन्धुवांघवोंको दुःखी और हृतसर्वस्व करके जगतका दुःखमोचन करनेके लिये निर्गत हुए थे। तीव्र द्याके आवेशमें उन्मत्त कालीने जगतमय आसुरोंका संहार करके पृथ्वीको रक्तष्ठावित करके सबका दुःखमोचन किया। अर्जु नने कृपाके आवेशमें शस्त्र परित्याग किया था।

#### कृपा और द्या।

यह भाव अनायों द्वारा प्रशंसित है और उन्हीं द्वारा आचरित है। आर्यों की शिक्षा उदार, वीरोचित, देवताओं की शिक्षा है। अनार्य लोग मेहमें पड़कर अनुदार भावको धर्म कह उदार धर्मका पित्याग करते हैं। अनार्य लोग राजसिक भावमें भावान्वित होकर अपना, प्रियजनों का तथा परिवारका या जलका हित देखते हैं। विराट कल्याण नहीं देखते, रूपाके कारण धर्म विमुख हो अपने को पुण्यवान कहकर गर्व करते हैं और कठोरवती आर्यों को निष्ठुर और अधार्मिक कहते हैं। अनार्य तामिक मोहमें मुग्ध होकर अपवृत्तिको निष्ठृति कहते और सकाम पुण्यप्रियताको धर्मनीतिका ऊंचा आसन प्रदान करते हैं। द्या आर्यों का भाव है। स्था अनार्यों का भाव है।

पुरुष द्याके वशोभूत हो वीर भावसे दूसरोंके अगंगल और दुःखको नाश करनेके लिये अमङ्गलके साथ युद्ध करनेमें प्रवृत्त होता है। लो द्याके वशीभूत हो दूसरोंके दुःखलाघवके लिये शुश्रूषा. यत्न और दूसरोंके हितकी चेष्टामें प्राण और शक्तिको ढाल देती है। जो लोग छवाके वशोभूत हो अस्त्र परित्याग करते और धर्मसे विमुख होकर कहते हैं, में कर्त्त व्याकर रहा हूं, में पुण्यवान हं—वे कादर हैं। यह भाव क्षुद्र और दुर्चलताका स्वक है। विपाद कभी धर्म नहीं हो सकता। जो विपादको आश्रय देते हैं वे पापको आश्रय देते हैं। इस चित्तकी मिलनता, इस अशुद्ध और दुर्वल भावको छोड़कर युद्धमें तत्पर हो कर्त्तव्य पालनसे जगतकी रक्षा, धर्मकी रक्षा और पृथ्वीका भार हल

का करना ही श्रेय है। यही श्रीकृष्णकी इस उक्तिका असली अभिप्राय है।

अर्जु न उवाच

कथं भीष्ममहं संख्ये द्रोगांच मधुसूद्रन । इपुभिः प्रतियोत्स्यामि पूजाहांवरिसूद्रन ॥ ४ ॥ अर्जु नने कहा—

हे मधुसूदन है अरि सूदन मैं युद्धमें पूज्य भीष्म और द्रोणके साथ वाणोंसे कैसे लड़ूंगा ?

गुरुनहत्वा हि महानुभावान् श्रेयो भोकुं भैद्यमपीह लोके।
हत्वार्थ कामांस्तु गुरूनिहैव भुजीय भोगान् रुधिरप्रदिन्धान ॥
गुरुजनोंको न मारकर इस लोकमें भीख मांगकर समय
विताना श्रेयस्कर हैं, क्योंकि अर्थ और काम लोलुप गुरुजनोंको
मारकर इसी जगतमें रक्तसे भरे हुए भोग भोगने पड़ेंगे।

न चैतिहिंगः कतरन्तो गरीन्त्रो यहा जयेम यदि वा नोजयेयुः यानेव हत्वा न जिजीविषाम स्तेववस्थिताः प्रमुखे धार्त्तराष्टाः ॥६॥ हम जय प्राप्त करें या पराजय—इन दोनों वातोंमें श्रोयः स्कर कौन हैं यह भी हमें नहीं समक पड़ता। जिन्हें मारकर हमें जीवित रहनेकी इच्छा न रहेगी वे ही ये कौरव सामने खड़े हैं।

कार्पएयदोपोपहत स्वभावः

पृच्छामि त्वां धर्मसंमूढ्चेताः।
यच्छ्रेयः स्यान्निश्चितं ब्रिह्तन्मे
शिष्यस्तेहं शाधि मां त्वां प्रपन्नम्॥७॥
(८६)

#### कृपा और दया।

दीनतासे मेरी स्वाभाविक वृत्ति नष्ट हो गयी है, धर्माधर्मके सम्बन्धमें मेरी वृद्धि विमूढ़ हो गई है, इसिलये में तुमसे पूछता हूं जो निश्चयसे श्रेयस्कर हो, वह मुक्ते वतलाओ। में तुम्हारा शिष्य हूं। मुक्ते शरणगतको शिक्षा दो।

न हि प्रपर्यामिममापनुद्यात् यच्छोकमुच्छोपणमिन्द्रियाणाम्। यवाप्य भूमावसपत्न मृद्धं

राज्यं सराणामि चाधिपत्यम्॥ =॥ क्योंकि पृथ्वीका निष्कंटक राज्य या देवताओंका भी अधि-पत्य मिल जाय, तथापि मुक्ते ऐसा कुछ भी दिखाई नहीं पड़ता

कि जो इन्द्रियोंके सुखा डालनेवाले मेरे इस शोकको दूर करे।



# अर्जुनकी शिक्षा प्रीथना

○:°—:°



कृष्णको उक्तिका उद्देश्य अर्जुनने समक्ष लिया, वे राजनीतिक आपित्तका उत्थापन करनेसे विरत हुए; किन्तु और जो आपित्तयाँ थीं, उनका कोई उत्तर न मिलनेके कारण श्रीकृष्णके समीप शिक्षाके लिये शरणागत हुए। उन्होंने कहा कि, ''मैं स्वीकार करता हूं कि मैं श्रित्रिय हूं, कृपाके वशीभृत होकर

महान कार्यसे विरत होना मेरे लिये काद्रता स्चक अकीर्त्त - जनक और धर्मविरुद्ध है। किन्तु न तो मन ही मानता है और न प्राण ही। मन कहता है, गुरुजनोंकी हत्या करना महापाप है, अपने सुखके लिये गुरुजनोंकी हत्या करने से अधर्ममें पितत होकर धर्म मोक्ष, परलोक, जो बाँछनीय हैं, सभी नष्ट होंगे। कामना तृप्त होगी, अर्थ स्पृहा तृप्त होगी, किन्तु वह चन्द दिनों के लिये। अधर्मलब्ध भोग प्राण त्याग तक स्थायी है, उसके बाद अकथनीय दुर्गति होती है। और जिस समय भोग कर्फ गा, उस समय उस भोगमें गुरुजनोंके रक्तका स्वाद पाकर क्या सुख या शाँति मिलेगी? प्राण कहता है, ये मेरे प्रिय जन हैं, इनकी हत्या करनेसे मैं इस जन्ममें कुछ भी सुख भोग नहीं कर सकता,

#### अर्जुनकी शिक्षा प्रार्थना।

चवना भी नहीं चाहता। तुम यदि मुक्ते सारी पृथ्वीके साम्राज्यका भोग दो या स्वर्ग लोकको जीतकर इन्द्रका ऐश्वर्य भोग भी दो तो भी मैं नहीं लूंगा। जो शोक मुक्ते अभिभूत करेगा उसके द्वारा सारी कर्मेन्द्रियां और ज्ञानेन्द्रियां आच्छुत्र और अवस्थ होकर अपने अपने कार्यमें शिथिल और असमर्थ हो जायँगी, उस समय तुम क्या भोग करोगे? यह मेरे विषम चित्तकी दीनता उपस्थित है, महान क्षत्रिय स्वभाव उस दीनतामें जूव गया है। मैं तुम्हारी शरणमें हूं। मुझे ज्ञान शक्ति और श्रद्धा दो और श्रेयस्कर मार्ग दिखाकर मेरो रक्षा करो।"

भगवानके समीप पूर्णरूपसे शरणागत होना ही गीतोक्त योग का अधिकारी होना है। इसीको आत्मसमर्पण या आत्मनिवे-दन कहते हैं। जो लोग भगवानको गुरु प्रभु, सखा तथा पथ प्रदर्शक समक्त और सब धर्मीको जलाञ्जल देनेके लिये प्रस्तुत होते हैं तथा पाप-पुण्य, कर्त्त व्य-अकर्तव्य,धर्म-अधर्म, सत्य-असत्य और मङ्गल-अमङ्गलका विचार न करके अपने ज्ञान-कर्म और साधनाका सारा भार श्रीकृष्णको अर्पण करते हैं, वे ही गीतामें वर्णित भोगके अधिकारी हैं। अर्जुनने श्रीकृष्णसे कहा है कि, तुम यदि गुरु-हत्याभी करनेके लिये कहो और यह समक्ता दो कि यह धर्म और कर्त्तव्य है, तो मैं वही कर्क्तगा। इस गर्मार श्रद्धाके कारण ही अर्जुन समसामयिक सव महा पुरुपोंको अतिक्रम करके गीतोक्त शिक्षाका श्रेष्ट पात्र कह कर गृहीत हुए।

उत्तरमें श्रीकृष्णने पहले अर्जुनकी दोनों अपित्तयोंका खण्डन किया, उसके वाद गुरुका भार ग्रहण करके उन्होंने असली ज्ञान देना आरम्भ किया। ३८१लोकों तक आपित्तयोंका,खण्डन है वादः गीताकी शिक्षाका आरम्भ होता है। किन्तु इस आपित खण्डनमें कई एक ऐसी अमूल्य शिक्षाएं पायी जाती हैं, जिनके विना समक्ते गीताकी शिक्षा हृदयङ्गम नहीं होती। उन कई एक शिक्षाओंकी विस्तृत आलोचना करना आवश्यक है।

#### संजय उवाच।

एवसुक्तवा हपीकेशं गुडाकेशः परंतपः । न योत्स्य इति गोविन्दसुक्तवा तूप्णीं वभूवह ॥ ६ ॥ संजयने कहा—

इस प्रकार शत्रु संतापी गुडाकेश यानी अर्जु नने हषीकेशः (श्री कृष्ण) से कहा, और "मैं न लडूंगा" कहकर चुप हो गया।

> तसुवाच हपीकेशः प्रहसन्निव भारत । सेनयोरुभयोर्मध्येविषीदन्त सिदंवचः ॥ १० ।

है भारत (धृतराष्ट्र)! दोनों सेनाओं के वीच खिन्न होकर वैठे हुए अर्जु नसे श्रीकृष्ण कुछ हँसते हुएसे वोले।

#### श्री भगवान् वाच

श्रशोच्यानन्व शोचस्त्वं प्रज्ञावादांश्च भाषते। गतासुनगतासूंश्च नानुशोचन्ति पंडिताः॥११॥ जिनके लिये शोक करनेका कोई भी कारण नहीं, तू उन्हींके लिये शोक कर रहा है और ज्ञानीकी तरह ज्ञानकी वात लेकर

#### अर्जुनको शिक्षा प्रार्थना।

वाद विवाद करनेकी चेष्टा करता है, किन्तु जो तत्वज्ञानी हैं वे मृत या जीवित किसीका भी शोक नहीं करते।

न त्वेवाहं जातु नासं न त्वं नेमे जनाधिपाः। न चैव न भविष्यामः सर्वे वयमतः परम्।। १२॥

यह भी ता नहीं कि में पहले कभी न था या तू और ये राजा लोग न थे; ऐसा भी नहीं है कि हम सब लोग (देह त्यागके बाद) अब आगे नहीं रहेंगे।

देहिनोऽस्मिन्यया देहे कौमारं यौवनं जरा।
तथा देहान्तरप्राप्तिधीरस्तत्र न मुह्यति॥ १४॥
जिस प्रकार इस शरीरमें जीवको वालकपन, जवानी और
बुढ़ापावस्था प्राप्त होती है उसी प्रकार दूसरी देह प्राप्त हुआ
करती है। इस विषयमें स्थिर वृद्धि ज्ञानीको मोह नहीं होता।

मात्रा स्पर्शास्तु कौन्तेय शीतोष्ण छल दुःखदाः । ज्यागमा पायिनोऽनित्यास्तांस्तितिज्ञस्व भारत ॥ १४ ॥

है कुन्ती पुत्र ! मरण कुछ भी नहीं है, विषय स्पर्शसे शीत उच्ण, सुख, दुःख इत्यादि जो संस्कार उत्पन्न होते हैं, वह सब अनित्य हैं उन सभोंको स्थिर होकर तू सहन कर।

> यं हि न व्यथयन्त्येते पुरुषं पुरुषपंभ । समदुःख ससं धीरं सोऽम्हतत्वाय कल्पते ॥ १४ ॥

जो ज्ञानी पुरुष यह सब स्पर्श भोग करते हुए भी उनसे व्य-धित नहीं होता, सुख दु:खको समान मानता है, वही मृत्युको जीतनेमें समर्थ होता है।

नासतो विद्यते भावो ना भावो विद्यते सतः।
उभयोरिषदृष्टोंऽतहत्वनयोस्तत्त्व दृष्टिभिः॥ १६॥
जो नहीं (असृत्) है, यह (सत्) हो ही नहीं सकता, और
जो है (सत्) उसका विनाश नहीं होता; तत्त्व ज्ञानियोंने सत्
थीर असत्, दोनोंका अन्त देख लिया है।

श्रविनाशि तु तिहिध्दि येन सर्विमिदं ततम्। विनाशमन्ययस्यास्य न कश्चित्क्त्तंपुर्हति ॥ १८ ॥ किन्तु इस दृश्य जगत्को जिसने फैलीया है वह अविनाशी है। उसका नाश कोई भी नहीं कर सकता।

ग्रंतवंत इमे देहा नित्यस्योक्ताःशरीरिणः। ग्रनाशिनोऽप्रमेयस्य तस्माचुध्यस्य भारत ॥ १८ ॥ जो शरीरका स्वामी (आत्मा ) नित्य, अविनाशी और अचि-न्त्य है, उसे प्राप्त होने वाले ये शरीर नाशवान् हैं। अतएव है

शारत! तू युद्धकर।

य एनंवेत्ति हंतारं यरेंचंन मन्यते हतम। उभौ तो न विजानीतो नायं हन्ति न हन्यते॥ १६॥

जो इस ( आत्मा ) को मारनेवाला मानता है एवं , जो ऐसा समकता है कि यह मारा जाता है, उन दोनों को ही सच्चा ज्ञान नहीं है। ( क्यों कि ) यह आत्मा न तो मारता है और न मारा जाता है।

न जायते म्रियते वा कदाचित्, नायः भूत्वा भविता वा न भूयः। म्राजो नित्यः शास्वतोऽयं पुराणो, न हन्यते हन्य माने शरीरे॥ २०॥ ( ६२ )

#### अजुनकी शिक्षा प्रार्थना ।

यह आत्मा न तो कभी जन्मता है और न मरता ही है; ऐसा भी नहीं है कि यह (एक बार) होकर फिर नहीं होनेका; यह भज, नित्य, शाश्वत और पुरातन है, एवं शरीरका बध हो जाय तो भी मारा नहीं जाता।

> वेदाविनाशिनं नित्यं य एनमजमन्ययम् । कथं स पुरुषः पार्थं कं घातयति हन्ति कम् ॥ २१ ॥

है पार्थ । जिसने इस आत्माको नित्य अनश्वर और अक्षय जान लिया हैं, वह किसीको कैसे मरवावेगा और कैसे किसीकी मारेगा ?

वासांसि जीर्गानि यथा विहाय,

नवानि गृह्णति नरोऽ पराणि।

तथा शरीराणि विहाय जीगी,

न्यन्यानि संयाति नवानि देही॥ २२॥

जिस प्रकार मनुष्य पुराने वस्त्रको फेंक कर दूसरा नया वस्त्र धारण करता है, उसी प्रकार जीव पुराने शरीरको त्याग कर दूसरा नया शरीर धारण करता हैं।

नैन छिन्दन्ति शस्त्रागि नैनं दहति पावकः। न चैनं छेदयंत्यापा न शोपयति मास्तः।

इस आत्माको शस्त्र काट नहीं सकते, आग जला नहीं सकती पानी भिंगा या गला नहीं सकता और वायु सुखा भी नहीं सकती है।

> श्चच्छेद्योऽयमदाद्योऽयमहेत्वोऽयोप्य एव च । नित्यः सर्वगतः स्थागुरचलोऽयं सनातनः॥२४॥

> > ( ٤૩ )

न कटनेवाला, न जलनेवाला, न भीगनेवाला, और न सूखने वाला है यह (बातमा) नित्य, सर्वव्यापी, स्थिर, अवल और सनातन है।

> म्मन्यक्तोऽयमचित्योऽयमविकार्योऽ यमुच्यते । तस्मादेवं विदित्वेनं नानुशोचितु महिसि ॥ २४ ॥

श्रातमा अव्यक्त, अचिन्त्य और विकाररहित है। इसिछ्ये उसे इस प्रकारका समभ कर, उसका शोक करना तुभको उचित नहीं है।

> ष्प्रथचेनं नित्यजातं नित्यं वा मन्यसे मृतम्। तथापि त्वं महावाहो नेनं शोचितु महिसि॥ २६॥

यदि तू ऐसा मानता हो कि जीव वारवार जन्मता मरता है, तो भी है महा वाहु! उसका शोक करना तुकी उचित नहीं।

जातस्य हि ध्रुवो सृत्युर्धवं जन्म सृतस्य च । तस्मादपरिहायेंऽथें नत्वं शोचितु महिसि॥ २७॥

क्योंकि जो जन्मता है उसकी सृत्यु निश्चित है, और जो मरता है उसका जन्म निश्चित है; इस लिये (इस) अपरिहायें वातका शोक करना तुमको उचित नहीं।

१—इन्द्रियोंको गोचर न होनेवाला। २—मनसे भी न जाना जाने वाला। ३—विकार ६ है, ज(यने, (जन्म) श्रास्व (प्रकट) वर्द्धते (बृद्धि) त्रिप्र रिगाम (विपरिगाम श्रयन्तीयते (श्रयन्तय) नश्यति (मरग्।), श्रात्मा इन समोंमेंसे रहित होनेके 'कारग्।-विकार रहित है।

## अजु नकी शिक्षा प्रार्थना।

श्रव्यक्तादीनि भूतानि व्यक्तमध्यानि भारत। श्रव्यक्त निधनान्येव तत्रका परिदेवना॥ २८॥

सब भूत प्रारम्भमें अयक ; मध्यमें यक और अन्त ( मरण ) समयमें फिर अयक होते हैं, तो फिर है भारत ! इस खाभाविक कममें शोक किस वातका ?

श्राश्चर्यवत्पश्यति कश्चिदेन, माश्चर्यवद्वदति तथैव चान्यः। श्राश्चर्यवचेनमन्यः श्र्योति, श्रुत्वाप्येनं वेद न चैव कश्चित्॥ २६॥

कोई तो आश्चर्य (अद्भुत वस्तु) समम्बक्तर इसकी और देखता है, कोई सरीखा इसका वर्णन करता है, और कोई आश्चर्य समम्बक्त सुनता है। परन्तु (इस प्रकार देखकर, वर्णन कर और) सुनकर भी कोई आत्माको (तत्त्वतः) नहीं जानता।

देही नित्यमनध्योऽयं देहे सर्वस्य भारत । तस्मात्सर्वाणि भृतानि न त्वं शोचितु महंसि ॥ ३० ॥

आतमा सर्वदा सबके शरीरमें अवध्य अर्थात् कभी भी वध न किया जानेवाला है, अतएव हे भारत! सब अर्थात् किसी भी आणीके विषयमें शोक करना तुक्ते उचित नहीं है।



# **मृत्युकी** असत्यता

-CHEDICONO

भू के कि वातें सुनकर श्रीकृष्णके चेहरे पर हंसी के स्त्र के का भाव प्रकट हुआ था, वह हँसी रसमय और के प्रसन्न के प्रसन्नता पूर्ण थी। अर्जुनके भ्रमसे मानव जातिका पुराना भ्रम पहिचानकर अन्तर्यामी हँसे थे। वह भ्रम श्रीकृष्णकी ही मायासे उत्पन्न हुआ था ; जगत्में अशुम, दुःख और दुवलताको भोग और संयम द्वारा नाश करनेके लिये उन्होंने मनुष्यको इस मायाके वशीभूत किया है। प्राणकी ममता, मरने-का भय, सुख दुःखका अधीनत्व, और प्रिय अप्रियका ज्ञान इत्यादि अज्ञान अर्जू नकी वातोंमें पाये जाते हैं इसीको मनुष्यकी वुद्धिसे दूर करके जगत्को अशुभसे मुक्त करनेके लिये, उस शुभ कार्यके अनुकूल अवस्था लानेको श्रीकृष्ण आये हैं और गीता प्रकट करके जाते हैं। किन्तु पहले अजु नके मनमें जो भ्रम उत्पन्न हुआ था, उसका भोग द्वारा नाश करना था। अर्जुन श्रीकृष्णके सखा और मानव जातिके प्रतिनिधि थे, उन्हींको गीता प्रदर्शित होगी, वह श्रेष्ट पात्र थे; पर अभी तक न तो मानव जाति ही गीताका अर्थ ब्रहण करनेमें योग्य हुई और न अर्जु नहींको सम्पूर्ण ज्ञान हुआ था। जो शोक, दुःख और काद्रता अर्जु नके

#### मृत्युकी असत्यता।

मनमें उठी थी, कलियुगमें भी उसका मानव जाति भोग करती था रही है। ख्रीष्टथर्म प्रेम आनयन कर, बौद्ध धर्म दयाका अनुसरण करके और इसलाम धर्म शक्तिका अनुसरण करके उस दुःख भोगको कम करता आया है। आज कलि-युगके अन्तर्गत पहले खएडमें सत्ययुग आरम्भ होगा,भगवान फिर भारत और कुर जातिके वंशजोंको गीताका उपदेश प्रदान कर रहे हैं। यदि उसे ग्रहण करने और धारण करनेमें हम समर्थ हों, तो भारतका और जगत्का मंगल सुनिश्चित फल है।

श्रीहण्णने कहा कि, अर्जुन, तू पण्डितोंके समान पाप पुण्य-का विचार कर रहा है, जीवन मरणका तत्व कह रहा है, और यह प्रतिपादन करनेकी चेष्ठा कर रहा है कि जातिका कल्याण और अकल्याण किसमें है; किन्तु असली ज्ञानका परिचय तेरी वातोंमें नहीं पाया जाता; वरं तेरा प्रत्येक कथन घोर अज्ञान-पूर्ण है। स्पष्ट वात कह कि, में दुर्वलहस्य, शोकसे कातर हुआ हूं, मेरी वृद्धि कर्तव्यसे विमुख हो गयी हैं; ज्ञानीकी भाषामें अज्ञक्तासा तर्क करके अपनी दुर्वलताका समथेन करनेकी कोई आवश्यकता नहीं। शोक तो मनुष्य मात्रके हस्यमें उत्पन्न होता है, मनुष्य मात्रका ही मरण और विच्छेद अत्यन्त मयंकर, है, जीवन महा मूल्यवान, शोक असहा,और कर्त्तव्य कठोर है, मनुष्य-मात्र स्वार्ध-सिद्धिके अनुसार हर्ष करता, दुःख करता हंसता और कृदता है, किन्तु इन सव वृत्तियोंको कोई ज्ञानसे उत्पन्न नहीं कह सकता। जिनके लिये शोक करना अनुचित है, उन्हींके लिये

तू शोक कर रहा है। ज्ञानी लोग किसीके लिये भी शोक नहीं करते—न मरे हुए व्यक्तिके लिये और न जीवित व्यक्तिके लिये ही। क्वानी यह वात जानते हैं कि, मरण, विच्छेद और दु:ख कुछ नहीं है, में अमर हूँ, में सनातन हूं, में आनन्द और अमृतकी सन्तान हूं, में जीवन मरणके साथ इस पृथ्वीमें छुक छिपकर तमाशा करता वा रहा हूं-प्रकृतिके विशाल नाट्य भवनमें हास्म पूर्ण अभिनय ( नाटक ) कर रहा हूं, शत्रु और मित्र तैयार करके युद्ध और शान्ति, कलह और प्रेमका रस चल रहा हूं। यह जो थोड़े दिनोंसे वचता आ रहा हूं, अगले दिन कल देहत्यागकर कहां जाऊँ गा, इसे में नहीं जानता, यह मेरी अनन्त कीड़ामें एक मुहुर्च मात्र, क्षणिक खेल है, कई क्षणका भाव है। मैं था, मैं हूं, में रहूंगा—सनातन नित्य, अनश्वर—प्रकृतिका में ईश्वर हूं तथा जीवन मरणका कर्त्ता, भगवानका अंश, और भूत, वर्तमान, भविष्यका अधिकारी हूं। जिस प्रकार शरीरका बाल्य, यौवन और जरा है, उसी प्रकार देहान्तर प्राप्ति ( शरीर त्यागकर दूसरा शरीर धारण करना ) भी है-मरण नाम मात्र है, उसका नाम सुनकर में भय पाता और दुःखी होता हूं, वस्तुतः यदि में समभता तो न भय ही पाता और न दु:खी ही होता। यदि मैं चालकके जवान हो जानेपर मृत्यु समफकर कहता कि, अहां, मेरा वह प्रिय वालक कहां गया, यह जवान पुरुष तो वह वालक नहीं है, मेरा सोनेका चांद कहां गया,—तो मेरे इस व्यवहारको लोग हास्य जनक और घोर अज्ञता पूर्ण कहते ; क्योंकि यह अवस्था-

नतर प्राप्ति यानी वालक से जवान और जवानसे वृद्ध होना प्रकृतिका नियम है, वालक शरीर और युवक शरीरमें एक ही पुरुष वाहरी परिवर्तनसे न्यारे स्थिर भावसे रहता है। ठीक इसी तरह ज्ञानी, साधारण मनुष्यको मृत्युमें भययुक्त और दुःखी देखकर हास्य जनक और घोर अज्ञता पूर्ण समक्तता है, क्योंकि देहान्तर प्राप्ति यानी एक शरीर त्याग कर और दूसरा धारण होना प्रकृतिका नियम है, स्थूल और सूक्ष्म शरीरमें एक ही पुरुष वाह्य परिवर्तनसे न्यारे स्थिर भावसे रहता है। में, अमृतका पुत्र हूं, कौन मरता है, कौन मारता है? मृत्यु मुक्ते स्पर्श नहीं कर सकती मृत्यु छूछो आवाज है, मृत्यु भ्रम है, वास्तावमें मृत्यु कुछ नहीं।

#### मात्रा 🏶

() कि हम अमर है और प्रकृति चल है। चल प्रकृतिमें () पु () अचल पुरुष अवस्थित है। प्रकृतिमें अवस्थित पुरुष कि हम्म पाँचों इन्द्रियों द्वारा जो कुछ देखता, सुनता, सुंधता चखता और स्पर्श करता है, उसीका भोग करनेके लिये प्रकृति

क्ष शांकर भाष्यमें 'मात्रा' शब्दका थ्रथं सीयते एभिरिति मात्रा' किया है, श्रशंत जिनसे वाहरी पदार्थ पाये जाते हैं या ज्ञात होते हैं, उन्हें इदिय कहते हैं। कुछ लोग मात्राका इदिय प्रार्थ न करके 'इंदियोंसे पाये जाने वाले शब्द रूप थ्रादि शाह्य पदार्थोंको माता कहते हैं, लोकमान्य तिलकने भी रीता रहत्यमें इसी श्रथंका उद्घेख किया है।

में आश्रय करता है। मैं जो देखता हूं वह रूप है, सुनता हूं वह शब्द है, सुंघता हूं वह गन्ध है, चलता हूं वह रस है, और जो अनुभव करता हूं वह स्पर्श है। शब्द, स्पर्श, रूप रस और गन्ध ये सव तन्मात्र इन्द्रिय भोगके विषय हैं। छः इन्द्रियोंके मनका विशेष विषय संस्कार है। वृद्धिका विषय चिन्ता है। पंच त-न्मात्रा एवं संस्कार और चिन्ता अनुभव और भोग करनेके लिये पुरुष और प्रकृतिका परस्पर संभोग और अनन्त कीड़ा है। यह दो तरहका है, शुद्ध और अशुद्ध। शुद्ध भोगमें सुख और दु:ख नहीं है, पुरुषका सनातन स्वभाव सिद्ध धर्म थानन्द हीं है। अशुद्ध भोगमें सुख और दुःख है, शीतोषण, क्षृतिपपासा, हर्ष शोक इत्यादि द्वन्द्व अशुद्ध भोगीको विचलित और क्षुञ्घ करते हैं। कामना अशुद्धताका कारण है। कामी मात्र ही अशुद्ध हैं और जो निष्काम हैं वे शुद्ध हैं। कामनासे राग और क्षेष उत्पन्न होता, और राग द्वेषके वशीभूत हो पुरुष विषयमें आसक्त होता है; आसक्तिका फल वन्धन है। पुरुष विचलित और ख़ुब्ध यहांतक है कि व्यथित और यन्त्रणाक्तिष्ट होकर भी आसक्तिके अभ्यास दोषसे अपने श्लोभ, व्यथा या यन्त्रणांके कारण का त्याग करतेमें असमर्थ है।



#### समभाव

२००% १५ क्रांची पहले आत्माकी नित्यताका वर्णन श्री क्ष करके पीछे अज्ञानक वन्धन शिथिल करनेका उपाय दिखाया। मात्रा अर्थातू विषयका 🕉 🏁 🕹 नानारूप स्पर्श, सुख, दु:ख इत्यादि द्वन्दका कारण है। ये सब स्पर्श अनित्य हैं, उनका आरम्भ भी है और अन्त भी है। अनित्य समभ कर आसक्ति त्याग फरना चाहिये। जो कोई अनित्य चस्तुमें आसक्त होता और उसके आगमनमें हुए होता है, वह उसके नाश या अभावमें दुखी और व्यथित होता है। इस अवस्थाको अज्ञान कहते हैं। अज्ञानसे अनश्वर आत्माका सनातन भाव और अन्वय आनन्द घिर जाता है, केवल क्षणशायी भाव और वस्तमें मत्त होकर रहता है, उसके नाशके दुःखसे शोक सागरमें निम्नय होता हैं। इस प्रकार आच्छन्न न होकर जो विषयके सव स्पर्शीका सहनकर सके, अर्थात, जो इन्द्र की प्राप्ति करके भी सुख-दु:ख, शीत-उष्ण, प्रिय अप्रिय, मङ्गल-अमङ्गल और सिद्धि-असिद्धिमें हर्ष और शोकका अनु-मव कर समान भावसे प्रफुल चित्त और हास्य मुखसे ग्रहण कर सके, वही पुरुष राग द्वेपसे मुक्त होता और अज्ञानका वन्धन कार कर सनातन भाव और आनन्दकी प्राप्ति करनेमें समर्थ होता है,-अमृतत्वाय कर्वते ।

( १०१ )

## समताका गुण

ै य है ह समता गीताकी पहली शिक्षा है। समता ही गीतामें वर्णित साधनकी खापना है। निवासी स्तोयिक सम्प्रदायने भारतसे इस समताकी शिक्षा प्राप्त करके यूरोपमें सास्यवादका प्रचार किया है। श्रीक दार्शनिक एपिकुरसने श्रीकृष्णकी प्रचार की हुई शिक्षाका और एक ओर पकड़कर शान्त भोगकी शिक्षा Epicureanism या भोगवादका प्रचार किया। ये दो मत, साम्यवाद और भोगवाद प्राचीन युरोपके श्रेष्ठ नैतिक मत कह कर ज्ञात थे एवं आधुनिक यूरोपमें भी उसने नया आकार धारण फरके Puritanism और Paganism के चिर द्वन्द्रकी सृष्टि की है। किन्तु गीतोक्त साधनमें साम्यवाद और शान्त या शुद्ध भोग एक ही बात है। सास्य कारण है शुद्ध भोग कार्य है। समतासे आसकि नाश होती और राग द्वेष प्रशमित होता है आसक्तिके नाश एवं रागद्देषके प्रशमनसे शुद्धता उत्पन्न होती है । शुद्ध पुरुषका भोग कामना और आसक्तिसे रहित अतः शुद्ध है। इसीसे समताका गुण तथा समता सहित आसक्ति और राग द्वेष एक आधार पर नहीं रह सकते। समता ही शुद्धिका वीज है।

# दुःख जीतना ।

भी क्षे सके स्तोयिक सम्प्रदाय वालोंने यह भूल की कि उन्हें 🎇 🖔 दुःखके जीतनेका प्रकृत उपाय मालूम नहीं हुआ। उन्होंने दु:ख निग्रह करके, छिपा करके, तथा पद दलित करके दुःख जीतनेकी चेष्टा की थी। किन्तु गीतामें एक जगह कहा गया है कि, 'प्रकृतिं यान्ति भूतानि निव्रहः किं करिष्यति।' सब प्राणी अपनी अपनी प्रकृतिका अनुसरण करते हैं, निग्रह क्या होगा ? दु:ख निग्रहसे मनुष्यका हृदय शुष्क, कठोर और प्रेम शून्य हो जाता है। दुःखर्मे न रोना, यंत्रणा चोध स्वीकार न करना, "यह कुछ नहीं" कहकर चुप चाप सहन करना, स्त्रीका दु:ख, बच्चेका दु:ख भाईका दुःख, जातिका दुःख, शान्त चित्तसे देखना आदि भाव वल दूस असुरोंकी तपस्याका महत्त्व है, मानव जातिक उन्नति साधनमें इसका प्रयोजन भी है किन्तु यह दु:ख जीतनेका प्रकृत उपाय नहीं है। दुःख जीतनेका प्रकृत उपाय ज्ञान, शान्ति व्योर समता है। शान्त भावसे सुख दुः ख ग्रहण करना ही प्रकृत मार्ग है। प्राणमें सुख दु:खका संचार वारण न करना, बुद्धिको स्पिर करके रखना चाहिये। क्षमताका स्थान बुद्धि है प्राण और चित्त नहीं। यूद्धि सम होनेसे चित्त और प्राण स्वयं ही सम हो जाता है; प्रेम इत्यादि प्रकृतिसे उत्पन्न प्रवृत्ति सूख नहीं जाती,

मनुष्य पत्थर नहीं होता अड़ और असाड़ नहीं होता। प्रकृतिं यान्ति भूतानि—प्रेम इत्यादि प्रवृत्ति प्रकृतिकी सनातन प्रवृत्ति हैं, उसके हाथसे रक्षा पानेका एक मात्र उपाय परब्रह्ममें लय होना है। प्रकृतिमें रहकर प्रकृतिका वर्जन करना असम्भव है। यदि कोमलताका त्याग किया जाय तो कठोरता हृद्यको घरेगी—यदि बाहरमें दु:खका स्पन्दन निषेध किया जाय तो दु:ख भीतरमें जा विराजेगा एवं अलक्षित भावसे प्राणको सुखा देगा। इस तरह संकीर्ण साधनसे उन्नतिकी सम्भावना नहीं है। तपस्यासे शक्ति होगी अवश्य किन्तु इस जन्ममें जो छिपाया जायगा, दूसरे जन्ममें चह सब रकावटोंको नष्टकर दुगुनी तेजीसे प्रकट होगी।

( असम्पूर्ण )



# भारतीय पुस्तक

# नियम गौर ूनाई।

- १—पुस्तकोंका दाम स्टब्स् लिया हा 🧠 और विकी हुई पुस्तकें वाएस नहीं ली जातों।
- २—एक साथ २०) या इससे अधिकको पुस्तकें लेनेवालोंको उचित कमीशन दिया जाता है। वीस रुपये या इससे अधि-ककी पुस्तकें मंगानेवालोंको चौथाई रुपया पेशगी भेजना चाहिये।
- ३—वाहरके ब्राहकोंको पुस्तकें बी॰ पी॰ द्वारा भेजी जाती हैं। पर एक रुपयेसे कमको पुस्तकें डाकव्यय अधिक पड़नेके कारण बी॰ पी॰ से नहीं भेजी जातीं। एक रुपयेसे कमकी पुस्तकें मंगानेवालोंको डाकव्यय सहित उतनेही मूल्य का टिकट आर्डरके साथ भेजना चाहिये।
- अ—आठ आना जमा दैनेपर स्थायी ब्राहक वनाये जाते हैं। उसके नियम "स्थायी ब्राहकोंके नियम" शीर्षकमें पढ़िये!
- ५—हमारे यहाँ हिन्दीकी प्रायः सव प्रेसोंकी उत्तमोत्तम पुस्तकें मिलती हैं।
- ६—पत्रोत्तर चाहनेवालोंको दो पैसेका टिकट अवश्य मेजना चाहिये।
- आर्डर भेजनेके वाद एक सप्ताहतक यदि पुस्तकें न जायं तो श्राहकोंको दूसरा पत्र लिखकर पूछना चाहिये। पता साफ साफ लिखना चाहिये।

# एजेंसीके स्थायी बाहकोंके लिये नियम।

१—जिनकी इच्छा हो एकवार आठ आना भेजकर अपना नाम आजन्मके लिये स्थायी ब्राहकों में लिखा सकते हैं। किन्तु यह आठ आना वापस नहीं दिया जाता।

२—ग्राहकोंको एजेंसीकी प्रकाशित पुस्तकें पौने मृत्यमें दी जाती हैं डाक व्यय ग्राहकोंको देना पड़ता है।

३—आर्डर भेजते समय ग्राहक नम्बर लिखकर भेजनेसे वाहरी पुस्तकोंपरभी एक आनो रुपथा कमीशन काट दिया जाता है किन्तु दस रुपयेसे कम आर्डरपर नहीं।

४—ग्राहक होनेवालोंको नीचेके फार्मपर सही करके आठ आनेके साथ भेजना चाहिये।

# मैनेज़र भारतीय पुस्तक एजेंसी,

११, नारायणप्रसाद वावू लेन, कलकत्ता ।

महोदय !

में आपूर्क यहाँकी आयो ग्राहक होनेके लिये आउ आना भेजता हैं। मेरा नाम ग्राहक श्रेणीमें लिखा लीजिये।

| aī | भवदीय    |  |  |
|----|----------|--|--|
|    | नाम      |  |  |
|    | पूरा पता |  |  |
|    |          |  |  |